
opusdei.org

Temps ordinaire,
temps d’exception

Peut-on vivre notre foi aussi
intensément maintenant qu'à
Noël ? Oui, mais différemment,
nous explique l'abbé Patrick
Pégourier.

20/01/2010

La vie de l’homme s’accomplit au
cours d’une succession de cycles et
de rythmes qui la structurent. Ce
sont les jours, les nuits, les semaines,
les saisons, et surtout l’année,
référence essentielle et mesure
primordiale du temps qui passe. De



même, l’année liturgique
représente le cycle annuel de
l‘existence humaine et constitue le
cadre temporel où l’Église
commémore le mystère du Christ,
Rédempteur de l’Homme. 

Lors de ces moments que l’on a
coutume d’appeler des « temps
privilégiés » (Avent, Noël, Carême,
Pâques), elle insiste sur tel ou tel
aspect du mystère du Christ - son
Incarnation, son œuvre rédemptrice
… -. Pendant le « temps ordinaire »,
en revanche, elle le célèbre dans sa
plénitude. Voila sa richesse.

Comment en tirer parti ?

Profiter de l’élan de Noël

Le rôle de ces moments forts est de «
relancer » notre vie intérieure, de
sorte qu’elle gagne en profondeur.
Prenons un exemple : le temps de
Noël, qui vient de s’achever, nous a
rendu une conscience plus vive de la



proximité de Dieu, nous a fait
pénétrer la douce intimité de la
Sainte Famille, grâce aux mises en
scène de la Nativité : crèche, santons,
etc. 

A présent, il nous est demandé de 
chercher des applications à notre
désir d’aimer Dieu avec plus de
finesse, de faire preuve d’initiative
personnelle, de prendre appui sur les
circonstances les plus courantes de
notre existence pour nourrir un
dialogue contemplatif soutenu. 

L’agent d’un grand magasin racontait
comment, désireux d’ « habiller son
cœur » afin de donner à son travail
auprès de ses clients un plus grand
rayonnement, il s’était proposé de
prendre exemple sur les Rois Mages.
Ceux-ci apportent en présents ce que
l’on venait de loin se procurer jusque
chez eux : l’or, l’encens, la myrrhe.
Ils offrent de leur part le meilleur, et
reçoivent beaucoup mieux : la



reconnaissance et la bienveillance de
l’Enfant-Dieu. Du coup, l’employé
résolut d’apporter chaque jour à ses
clients le meilleur des services qu’il
pouvait leur offrir : un conseil
adéquat pour un achat sans doute,
mais aussi un encouragement, un
sourire, un bon mot, une affabilité
sereine en dépit de l’ambiance de
tension…, autant de petites réalités
modestes serties dans le tissu de
l’ordinaire, mais qui permettent
d’aimer en plénitude, et que la grâce
convertit en un trésor à valoir dans
l’éternité.

Au-delà de la routine et du
relativisme

Le temps ordinaire est l’espace que
nous propose la liturgie pour
permettre au Christ de réaliser dans
nos vies l’échange merveilleux où
nous sommes régénérés (…) Il devient
tellement l’un de nous que nous
devenons éternels [1]. L’homme est,



en effet, le champ que Dieu cultive.
Son mode d’existence habituel est
appelé à « se conformer à l’ordre
normal des choses », celui instauré
par l’Incarnation, qui l’habilite à «
vivre dans l’Esprit » les vertus
infuses, le commandement
nouveau…, à rejeter les
compromissions que désapprouve sa
conscience et à s’extraire des
habitudes mortes. 

Tels sont le sens et la portée du terme
« ordinaire » : ils nous font
comprendre que la présence actuelle
du Sauveur s’inscrit dans 
l’aujourd’hui, maintenant, ici de
l’histoire de chacun, et l’invite à
rechercher une cohérence
renouvelée dans ses engagements
quotidiens concrets. Nous les
chrétiens, nous n’admettons pas de
double vie, nous maintenons dans
notre vie une unité simple et forte
dans laquelle se fondent et se mêlent
toutes nos actions [2].



Avec ses dimanches – qui
commémorent la totalité du mystère
de la grâce – , ses féries et ses fêtes, le
cycle ordinaire développe le mystère
du Christ d’une façon progressive et
en profondeur. C’est donc une voie
de choix pour se laisser imprégner
par les desseins du Salut. Dans cette
optique, les normes liturgiques
recommandent la lecture continue à
la messe, et les pasteurs insistent
souvent, pour qu’avant d’y assister,
les fidèles lisent et méditent la
lecture vétérotestamentaire
correspondante ainsi que l’évangile
qui en est l’accomplissement dans le
Christ. Cette participation consciente,
active et fructueuse [3] à la liturgie
leur fait connaître un moment
d’éternité qui les touche et configure
structurellement leur biographie
personnelle.

La réflexion sur le « temps ordinaire
» de l’Église rejoint la « théologie du
cœur » chère à saint Josémaria, la



théologie du vécu, celle qui naît en
quelque sorte dans la rue, au contact
des réalités humaines, de la
communion avec Dieu et avec les
hommes, où moyen et fin se
rejoignent jusqu’à ce que, le fidèle
s’étant fait tout à tous, Dieu soit tout
en tous [4]. Elle est une invitation à
suivre l’exemple de la Vierge qui 
gardait fidèlement toutes ces choses
en son cœur [5]. [1]Préface III de
Noël.

[2]Quand le Christ passe, n° 126.

[3]Constitution sur la Sainte Liturgie
du concile Vatican II, n°11.

[4]Cf. 1 Co 9, 22 et 15, 28.

[5]Lc 2, 51.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

https://opusdei.org/fr-cm/article/temps-ordinaire-temps-dexception/


opusdei.org/fr-cm/article/temps-
ordinaire-temps-dexception/

(07/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/temps-ordinaire-temps-dexception/
https://opusdei.org/fr-cm/article/temps-ordinaire-temps-dexception/

	Temps ordinaire, temps d’exception

