opusdei.org

Esprit de 1'Opus Dei

L’Opus Dei est présent dans
’Eglise pour cultiver la
recherche de la sainteté au
cceur du monde. Il y a quatre
traits de son esprit qui sont
étroitement liés entre eux : la
filiation divine, I'unité de vie, la
sanctification du travail et la
piété doctrinale.

25/02/2014

Il n’y a pas de distinction a faire
entre les fideles laics et ceux qui sont
ordonnés car, comme saint
Josémaria ’expliquait « il n’y a pas



dans I’(Euvre deux sortes d’associés,
les prétres et les laics : tous sont et se
sentent égaux et tous vivent selon le
meéme esprit : la sanctification dans
leur état personnel » (Entretiens, n°
69).

Filiation divine

« La filiation divine est le fondement
de l’esprit de ’Opus Dei » (Saint
Josémaria, Quand le Christ passe, n°
64). Le baptéme qui fait de nous des
fils de Dieu dans le Christ est a
I’'origine de la relation de confiance
en la Providence divine, de la
simplicité dans les rapports avec
Dieu et avec les autres, du sens
profond de la dignité de la personne
et de la fraternité entre tous, du
véritable amour chrétien du monde
et des réalités créées par Dieu, de la
sérénité et de 'optimisme.

La formation que ’Opus Dei propose
renforce chez le fidele chrétien la
vive conscience de sa nature de fils



de Dieu qui imprégne chacun de ses
actes et I’aide a se conduire en
accord avec la vocation sublime a
laquelle il a été appelé (cf. Ep. 4, 1).

Saint Josémaria a défini ce sens de la
filiation divine comme étant un désir
ardent et sincéere, tendre et profond a
la fois d’imiter, en tant que frere,
Jésus-Christ, fils de Dieu le Peére, et
d’étre toujours en présence de Dieu ;
une filiation divine qui nous porte a
vivre une vie de foi en la Providence
et qui facilite notre don serein et
joyeux a la Volonté divine.

Unité de vie

« Un seul Seigneur, une seule foi, un
seul baptéme » (Ep. 4, 5), C’est ainsi
que saint Paul décrit la réalité de la
vie chrétienne : la vie de ceux qui
suivent le Christ est, elle se doit de
I’étre, une seule vie, unique, unitaire.
Il s’agit « d’'une condition essentielle
pour ceux qui tAchent de se sanctifier
au coeur des circonstances ordinaires



de leur travail, leurs relations
familiales et sociales » (Amis de Dieu,
n° 165).

Face a la tentation que le chrétien
peut avoir de dissocier sa relation a
Dieu de son comportement au
travail, dans sa famille et dans ses
relations sociales — erreur soulignée
dans la ConstitutionGaudium et spes
(n° 43)-, saint Josémaria préchait de
toutes ses forces : « 1 n’y a pas, il
n’existe pas, d’opposition entre le
service rendu a Dieu et celui rendu
aux hommes ; entre ’exercice de nos
devoirs et de nos droits civiques et
celui de notre devoir religieux ; entre
le souci de construire et d’améliorer
la cité temporelle et le fait d’étre
convaincus que nous sommes en ce
monde en route vers notre patrie
céleste » (Amis de Dieu, n° 165).

La formation donnée dans I’(Euvre
vise a orienter vers Dieu les
structures de la société, a travers



I’accomplissement des devoirs
personnels ; a lutter pour toujours
garder « une unité de vie, simple et
forte, dans laquelle tous nos actes se
fondent et s’interpénetrent» (Saint
Josémaria, cité dans Vazquez de
Prada, Le Fondateur de I’Opus Dei, t.
I, Le Laurier Wilson&Lafleur, Paris
2002, p. 616)

Pour que cette unité de vie grandisse,
il faut la confiance en Dieu et la
sincérité de vie, cultivées a ’aide de
I’examen de conscience et de la
direction spirituelle personnelle.
Aussi est-il permis de dépasser les
divergences entre ce que Dieu nous
demande et notre vouloir et notre
agir personnels.

Sanctifier le travail

La sanctification du travail est I’'axe
de la sanctification au cceur du
monde, selon ’esprit de I’'Opus Dei ;
C’est aussi, comme saint Josémaria le



disait, la condition sine qua non pour
I’apostolat.

I1 s’agit de beaucoup travailler, dans
la perfection humaine et dans la
perfection chrétienne. Il faut par
ailleurs bien travailler puisque Dieu
veut que nous nous occupions du
monde qu’il a lui-méme créé (cf. Gn
1, 27; 2, 15), afin d’élever vers Lui
tout le créé (cf. Jn 12, 32).

Il s’agit tout d’abord de travailler
avec une perfection humaine, c’est-a-
dire en prenant soin des petites
choses, avec ordre, intensité,
constance, compétence et esprit de
service et de collaboration avec les
autres, en un mot avec
professionnalisme.

Par ailleurs, il faut chercher la
perfection chrétienne en placant
Dieu en premier, puisque la vocation
professionnelle est une partie
essentielle de la vocation divine de
chaque homme (cf. Amis de Dieu, n°



60). Lorsqu’il travaille par amour de
Dieu et en voulant servir ses freres
les hommes, le chrétien met en
ceuvre les vertus humaines, la
charité surtout, de sorte que non
seulement il se sanctifie lui-méme
mais il sanctifie son travail personnel
qui devient ainsi un authentique
moyen de sainteté.

[’apostolat est ainsi le fruit direct de
I'unité de vie et du travail sanctifié. «
Pour tout chrétien, ’apostolat est
connaturel : il n’est pas rajouté,
juxtaposé, extérieur a son activité
quotidienne, a son occupation
professionnelle « (Quand le Christ
passe, n° 122).

Piété doctrinale

Saint Josémaria parlait de la piété
comme étant le remede des remedes :
une piété profonde, « doctrinale »,
puisque sans doctrine la vie
d’intimité avec Jésus-Christ risque



d’étre superficielle, purement
extérieure et sentimentale.

Doctrine et piété ne sauraient exister
séparément : il faut cette doctrine
pour nourrir la piété et cette piété
pour vivifier la doctrine. Ainsi, le
chrétien, plongé dans les activités
temporelles, dispose d’'un bagage
suffisant pour nourrir sa vie de
priere et, en méme temps, pour
répondre a celui qui voudrait savoir
quelles sont les raisons de son
espérance (cf. 1 Pi 3, 15), dans le
cadre de tous les défis de la vie
sociale et professionnelle. « Cultive,
je te prie, ton désir de te former
davantage » (Sillon, n° 538).

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-cm/article/rasgos-de-su-
espiritu/ (07/02/2026)


https://opusdei.org/fr-cm/article/rasgos-de-su-espiritu/
https://opusdei.org/fr-cm/article/rasgos-de-su-espiritu/
https://opusdei.org/fr-cm/article/rasgos-de-su-espiritu/

	Esprit de l'Opus Dei

