
opusdei.org

Que dit l’Église sur
l’écologie ?

Le souci de la sauvegarde de la
nature est un des signes de
notre temps. Cet article fournit
quelques ressources doctrinales
pour mieux comprendre la
contribution de l'Église à la
vision de la protection de la
création.

17/09/2021

Sommaire

1. Que dit l'Église à propos de
l'écologie ?



2. Écologie dans les Écritures et les
enseignements de l'Église

3. La nécessité d'un engagement
écologique

4. Laudato si' et l'écologie intégrale

"Quel genre de monde voulons-nous
laisser à ceux qui nous succèdent,
aux enfants qui grandissent ? (...)
Nous devons prendre conscience que
ce qui est en jeu, c'est notre propre
dignité. Nous sommes les premiers
intéressés à laisser une planète
habitable à l'humanité qui nous
succédera. C'est un drame pour nous-
mêmes, car cela met en crise le sens
de notre propre passage sur cette
terre" Pape François, Laudato si' n.
160

1. Que dit l’Église sur l’écologie?

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


La préoccupation pour la sauvegarde
de la nature est un des signes de
notre temps et la réflexion de l'Église
sur ce sujet apparaît de manière
significative dans la doctrine sociale
de l'Église après le Concile Vatican II.

La vision catholique fondée sur la
Bible présente la création de
l'homme comme un être
intrinsèquement supérieur à la
nature, qui est confiée à sa
domination afin de promouvoir le
développement humain intégral.
Mais l'homme domine au nom de
Dieu, en tant que gardien de la
création divine, et la domination de
l'homme n'est donc pas absolue. Dieu
a confié le monde à la personne
humaine pour qu'elle le gère de
manière responsable, afin d'assurer
une prospérité intégrale et durable.
Ainsi, les choix et les actions liés à
l'écologie (c'est-à-dire l'utilisation du
monde créé par Dieu) sont soumis à



la loi morale au même titre que tous
les autres choix humains.

Il est important de préciser que la
relation de l'homme avec le monde
est un élément constitutif de
l'identité humaine. C'est une relation
qui naît comme le fruit de l'union
encore plus profonde de l'homme
avec Dieu (cf. Compendium de la
doctrine sociale de l'Église, n. 452).
En créant l'homme, Dieu lui a confié
la responsabilité de prendre soin de
la nature et lui a confié la tâche de
contribuer à amener la création à sa
plénitude par son travail (cf. Gn 1,
26-29).

En effet, l'anthropologie chrétienne
nous amène à comprendre l'origine
de la dégradation écologique : à
cause du péché originel, la relation
de l'homme avec la nature a été
endommagée, car l'expérience
montre que le développement du
progrès technique peut avoir des

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html


conséquences négatives sur la
nature. C'est pourquoi l'Église
considère la crise écologique non
seulement comme un défi technique
et scientifique, mais aussi comme un
problème moral : l'humanité oublie
le respect dû à la création et au
Créateur. Les chrétiens sont appelés
à travailler pour le Royaume des
Cieux à partir des réalités
temporelles, convaincus que plus
notre pouvoir augmente, plus notre
responsabilité individuelle et
collective est grande. Cf. Gaudium et
Spes, 34.

Méditer avec Saint Josémaria

Les enseignements de saint
Josémaria offrent des idées très
novatrices pour exprimer le message
chrétien dans le langage de
l'écologie.

Saint Josémaria a appelé à un amour
passionné pour la création et pour le
monde, prêchant une spiritualité

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html


visant à sanctifier de l'intérieur
toutes les structures temporelles afin
de les amener à leur plénitude dans
le Christ, un point clé qui éclaire le
problème de l'environnement.

Il nous parle constamment de
redonner à la matière son sens le
plus noble, considérant que « notre
foi nous apprend que la création tout
entière, le mouvement de la terre et
des astres, les actions droites des
créatures de l'histoire, en un mot
tout vient de Dieu et se dirige vers
Lui. » Quand le Christ passe, Le Grand
inconnu, 130.

Le Christ est perfectus Deus, perfectus
homo, Dieu, Seconde Personne de la
Très Sainte Trinité, et homme parfait.
Il apporte le salut, et non la
destruction de la nature ; et nous
apprenons de lui que se comporter
mal envers l’homme, créature de
Dieu, faite à son image et sa



ressemblance, n’est pas chrétien. 
Amis de Dieu, Vertus humaines, 73.

Le Seigneur a voulu que nous qui
sommes ses fils et qui avons reçu le
don de la foi, nous manifestions
notre vision optimiste et originale de
la création, cet “amour du monde”
qui est au cœur du christianisme.

— Que jamais l’enthousiasme ne
manque donc dans ton travail
professionnel, ni dans tes efforts
pour construire la cité
temporelle.Forge, 703

2. L’Écologie à travers les Écritures
et les enseignements de l’Église

Déjà dans la Genèse, nous trouvons
le point central des considérations de
l'Église sur l'écologie : l'homme, créé
à l'image de Dieu, "a reçu le mandat
de gouverner le monde dans la
justice et la sainteté" (Gaudium et
Spes, 34). Dieu a donc confié à la
personne humaine le soin des

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html


animaux, des plantes et des autres
éléments naturels. Il est licite de les
utiliser à des fins légitimes, comme
l'alimentation, l'habillement, le
travail ou la recherche, toujours dans
des limites raisonnables et en vue de
soigner et de sauver des vies
humaines (Cf. Catéchisme de l'Église
catholique, 2417). L'utilisation de la
nature doit toujours être
accompagnée de respect, puisque le
monde a été créé par Dieu, son
unique propriétaire, qui a également
considéré que tout était bon.

Dans le Nouveau Testament, Jésus
vient dans le monde pour rétablir
l'ordre et l'harmonie que le péché
avait détruits. En guérissant la
relation de l'homme avec Dieu, Jésus-
Christ réconcilie également l'homme
avec le monde. Bien que le but
ultime de l'homme soit le Royaume
des cieux, les prémices de ce
nouveau ciel et de cette nouvelle
terre sont mystérieusement déjà ici

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P86.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P86.HTM


dans ce monde. Les chrétiens,
poursuivant l'œuvre du salut, ont le
souci de perfectionner cette terre,
notamment dans ce qu'elle peut
apporter au progrès de la société
humaine.

Cette position a également été
défendue par de grands saints de
l'Église, dont, par exemple, saint
Philippe Néri et saint François
d'Assise (que saint Jean-Paul II a
nommé saint patron de l'écologie),
dont la sensibilité envers la nature
est un exemple pour tous les
hommes.

Depuis le concile Vatican II, tous les
papes ont exhorté les chrétiens à
prendre soin de la création : Paul VI
a salué l'initiative des Nations unies
de proclamer une journée mondiale
de l'environnement, appelant à une
prise de conscience de cette question.
Saint Jean-Paul II (texte disponible en
anglais) a mis en garde à la fois

https://www.vatican.va/content/paul-vi/fr/messages/pont-messages/documents/hf_p-vi_mess_19770605_world-day-ambiente.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/speeches/1997/march/documents/hf_jp-ii_spe_19970324_ambiente-salute.html


contre la tentation de considérer la
nature comme un objet de conquête
et contre le danger d'éliminer la
"responsabilité supérieure de
l'homme" en mettant sur un pied
d'égalité la dignité de tous les êtres
vivants. En outre, le Catéchisme de
l'Église catholique comprend
plusieurs points sur le respect de
l'intégrité de la création (2415-2418).

Benoît XVI a également développé ce
thème dans son encyclique Caritas in
veritate (n. 48-52), dans laquelle il
rappelle que "la protection de
l'environnement, des ressources et
du climat exige que tous les
décideurs internationaux agissent
ensemble et se montrent prêts à agir
de bonne foi, dans le respect du droit
et en solidarité avec les régions les
plus faibles de la planète".

Le pape François a récemment
consacré beaucoup d'efforts à la
promotion de la conscience

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P86.HTM
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html


écologique, à la fois par le biais de
son encyclique "Laudato si" sur le
soin de la maison commune, ainsi
que par de nombreux discours et
audiences.

En bref, l'Église s'intéresse à la
relation de l'homme avec la nature,
tout comme elle s'intéresse à tous les
aspects de la vie de l'homme et à sa
relation avec Dieu : "La nature est
l'expression d'un projet d'amour et
de vérité. Elle nous précède et nous a
été donnée par Dieu comme une
sphère de vie. Elle nous parle du
Créateur (cf. Romains 1:20) et de son
amour pour l'humanité. Elle est
destinée à trouver sa "plénitude"
dans le Christ à la fin des temps (cf.
Éphésiens 1, 9-10 ; Colossiens 1,
19-20). Elle aussi, donc, est une
"vocation"" (Caritas in veritate, 48).
La nature n'est pas plus importante
que la personne humaine, mais elle
fait partie du plan de Dieu et, en tant

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


que telle, elle doit être protégée et
respectée.

3. La nécessité de l’engagement
écologique

Le comportement de l'être humain
envers la nature, conformément à ce
qui précède, doit être guidé par la
conviction que la nature est un don
que Dieu a mis entre ses mains.

L'Église nous invite donc à garder à
l'esprit que l'utilisation des biens de
la terre est un défi commun à toute
l'humanité.

Puisque la question écologique
concerne le monde entier, nous
devons tous nous sentir responsables
du développement planétaire
durable : c'est un devoir commun et
universel de respecter un bien
collectif (cf. Compendium, n. 466 ; 
Caritas in veritate, n. 49-50).

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html


Cette responsabilité s'étend non
seulement aux exigences du présent,
mais aussi à celles de l'avenir (cf. 
Compendium de la doctrine sociale
de l'Église catholique, n. 467). En
définitive, nous ne pouvons pas
parler de développement durable
sans solidarité intergénérationnelle
(cf. Laudato si', n. 159).

4. Laudato si’ et l’écologie intégrale

Dans Laudato si', le pape François
aborde des questions telles que le
changement climatique, la question
de l'eau, la perte de biodiversité, la
dégradation sociale, la technologie, le
destin commun des biens, la
mondialisation, la justice entre les
générations et le dialogue entre
religion et science.

En outre, le Pape propose de
réfléchir aux différents aspects d'une
écologie intégrale, qui intègre
clairement les dimensions humaines

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


et sociales (cf. Laudato si', n. 137 -
162).

Préoccupé par le lien complexe entre
la crise environnementale et la
pauvreté, car la dégradation de
l'environnement touche
principalement les plus défavorisés,
le pape souligne la nécessité d'être
guidé par des critères de justice et de
charité dans les domaines
environnemental, social, culturel et
économique.

Le pape François nous invite, enfin, à
une conversion écologique "qui
implique de laisser se déverser
toutes les conséquences de leur
rencontre avec Jésus-Christ dans
leurs relations avec le monde qui les
entoure. Vivre la vocation à être les
protecteurs de l'œuvre de Dieu est
une partie essentielle d'une existence
vertueuse ; ce n'est ni facultatif ni un
aspect secondaire de l'expérience
chrétienne" (Laudato si', n. 217).

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


Photo : Shutterstock.com

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/que-dit-leglise-
sur-lecologie/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/que-dit-leglise-sur-lecologie/
https://opusdei.org/fr-cm/article/que-dit-leglise-sur-lecologie/
https://opusdei.org/fr-cm/article/que-dit-leglise-sur-lecologie/

	Que dit l’Église sur l’écologie ?

