
opusdei.org

Prosélytisme ?
Liberté et
proposition
vocationnelle

Est-il légitime pour un chrétien
de faire du prosélytisme ?
Comment le terme prosélytisme
a-t-il évolué ? Comment devrait
être l'impulsion évangélisatrice
des chrétiens ? Nous répondons
à plusieurs de ces questions
avec des textes de l'Évangile, du
Pape François, de saint
Josémaria et d'autres écrivains.

13/09/2019



Sommaire :

1. Dieu entre dans notre vie en se
servant d’autres personnes

2. Communiquer ce que nous
avons reçu, c’est faire un don.
Évolution du terme « prosélytisme
»

3. Appeler : une nécessité et une
obligation

4. L’importance des moyens
surnaturels

5. Une sélection pour parvenir à
plus de monde

***

« Venez, et vous verrez » (Jn 1, 39).
Jésus Christ répondit ainsi à deux
disciples de Jean-Baptiste qui lui
demandaient où il habitait. Ces
paroles sont le prélude à un appel
divin, celui d’être avec le Christ et de
partager sa vie. Sur le plan purement



humain, elles manifestent une vérité
dont nous avons tous une certaine
expérience : le bien, par sa nature
même, est diffusif[1].

Plus ce bien est grand, plus sa force
d’expansion est puissante. Jésus
invite à une communauté de vie avec
lui. Quoi de plus attirant ? C’est ainsi
que l’Évangile s’est répandu à partir
de la joie de connaître et de suivre
Jésus, de croire à l’amour de Dieu
pour nous. Une joie qui porte en elle
le désir d’amener autrui à partager
cette aventure. Pour Cicéron,
l’admiration de quelqu’un qui est
monté au ciel et a contemplé la
beauté des étoiles serait amère s’il
n’avait personne avec qui la
partager[2]. De la même manière, la
vocation que Dieu donne déploie
toute sa beauté dans la mesure où
l’on cherche à ne pas la garder pour
soi ; pour cette raison, on peut dire
que l’appel à se donner à Dieu est



contagieux dans l’Opus Dei comme
dans les autres réalités ecclésiales.

1. Dieu entre dans notre vie en se
servant d’autres personnes

Après le témoignage du Baptiste,
l’Évangile de Jean relate l’appel
d’André et de Pierre : « Le lendemain
encore, Jean se trouvait là avec deux
de ses disciples. Posant son regard
sur Jésus qui allait et venait, il dit :
‘Voici l’Agneau de Dieu’. Les deux
disciples entendirent ce qu’il disait,
et ils suivirent Jésus. Se retournant,
Jésus vit qu’ils le suivaient, et leur
dit : ‘Que cherchez-vous ?’ Ils lui
répondirent : ‘Rabbi – ce qui veut
dire : Maître –, où demeures-tu ?’ Il
leur dit : ‘Venez, et vous verrez.’ Ils
allèrent donc, ils virent où il
demeurait, et ils restèrent auprès de
lui ce jour-là. C’était vers la dixième
heure (environ quatre heures de
l’après-midi). André, le frère de
Simon-Pierre, était l’un des deux



disciples qui avaient entendu la
parole de Jean et qui avaient suivi
Jésus. Il trouve d’abord Simon, son
propre frère, et lui dit : ‘Nous avons
trouvé le Messie’ – ce qui veut dire :
Christ. André amena son frère à
Jésus. Jésus posa son regard sur lui et
dit : ‘Tu es Simon, fils de Jean ; tu
t’appelleras Kèphas’ – ce qui veut
dire : Pierre » (Jn 1, 35-42).

Saint Jean Paul II commente que «
cette page de l’Évangile est l’une des
nombreuses pages où la Sainte
Écriture décrit le « mystère » de la
vocation ; dans le cas présent [les
prêtres], il s’agit du mystère de la
vocation des Apôtres de Jésus[3] » ;

et il ajoute que la page de saint Jean «
a aussi une signification pour la
vocation chrétienne comme telle[4]
». La vocation à l’Opus Dei est une
concrétisation de la vocation
baptismale, un des chemins dans
l’Église pour suivre Jésus Christ au



milieu du monde, comme chrétien
ordinaire et en même temps avec un
engagement sérieux pour vivre la
radicalité de l’appel universel à la
sainteté et à l’apostolat, par la
sanctification du travail
professionnel et des occupations
ordinaires. L’Évangile que nous
venons de citer met en évidence
comment la rencontre de certains
disciples avec Jésus se fait à travers
la médiation de ceux qui le suivent
déjà. On ne découvre pas sa vocation
par télépathie mais, comme dans le
cas d’André et de Pierre, par la
médiation d’autres personnes dont
Dieu se sert pour entrer dans notre
vie. Donner un nom à Simon
équivaut par ailleurs à prendre
possession de lui. Ainsi, même s’il y a
des médiateurs de l’appel, seul Dieu
peut prendre possession d’une âme,
car il en est le Créateur et c’est de lui
que nous venons et à lui que nous
retournons. Nul n’est propriétaire
des âmes[5]. Et la prise de possession



que Dieu fait est une manifestation
d’amour ; aussi le Christ s’adresse-t-il
à Simon comme « fils de Jean », c’est-
à-dire « fils de la miséricorde ».

Le Pape François a insisté à maintes
reprises sur la dimension
missionnaire de la vocation
chrétienne :

« Je voudrais vous indiquer
aujourd’hui le lien étroit qui existe
entre la miséricorde et la mission.
Comme le rappelait saint Jean-Paul
II : ‘L’Église vit d’une vie authentique
lorsqu’elle professe et proclame la
miséricorde, et lorsqu’elle conduit les
hommes aux sources de la
miséricorde du Sauveur[6]‘. En tant
que chrétiens, nous avons la
responsabilité d’être missionnaires
de l’Évangile. Quand nous recevons
une belle nouvelle, ou quand nous
vivons une belle expérience, il est
naturel que nous ressentions
l’exigence de la communiquer



également aux autres. Nous sentons
que nous ne pouvons pas retenir la
joie qui nous a été donnée : nous
voulons la diffuser. La joie suscitée
est telle qu’elle nous pousse à la
communiquer. Et ce devrait être la
même chose lorsque nous
rencontrons le Seigneur : la joie de
cette rencontre, de sa miséricorde,
communiquer la miséricorde du
Seigneur. D’ailleurs, le signe concret
que nous avons vraiment rencontré
Jésus est la joie que nous éprouvons
en le communiquant également aux
autres. Et cela n’est pas ‘faire du
prosélytisme’, cela est faire un don :
je te donne ce qui me procure de la
joie. En lisant l’Évangile, nous voyons
que cela a été l’expérience des
premiers disciples : après la
première rencontre avec Jésus,
André est immédiatement allé le dire
à son frère Pierre (cf. Jn 1, 40-42), et
Philippe fit la même chose avec
Nathanaël (cf. Jn 1, 45-46).
Rencontrer Jésus revient à



rencontrer son amour. Cet amour
nous transforme et nous rend
capables de transmettre aux autres
la force qu’il nous donne. D’une
certaine façon, nous pourrions dire
que depuis le jour du Baptême est
donné à chacun un nouveau nom qui
s’ajoute à celui que leur donne déjà
leur maman et leur papa, et ce nom
est ‘Christophe’ : nous sommes tous
des ‘Christophe’. Qu’est-ce que cela
veut dire ? ‘Porteurs du Christ’. C’est
le nom de notre attitude, une attitude
de porteurs de la joie du Christ, de la
miséricorde du Christ. Chaque
chrétien est un ‘Christophe’, c’est-à-
dire un porteur du Christ ![7] »

2. Communiquer ce que nous
avons reçu, c’est faire un don.
Évolution du terme « prosélytisme
»

Dans la catéchèse du Pape François
citée plus haut, le mot «prosélytisme»
est mentionné. Ce terme, fréquent



jusqu’à il y a quelques décennies
encore dans la littérature spirituelle,
dérive de « prosélyte », mot utilisé
dans la Bible pour désigner les ger,
les gentils qui vivaient de manière
stable avec le peuple d’Israël et qui se
proposaient d’entrer dans l’Alliance
et d’observer la loi de Moïse. De là, il
est passé au langage chrétien. Déjà
saint Justin, esprit ouvert et bon
connaisseur des philosophes de son
temps, arrêté pour prosélytisme et
exécuté en 166 parce qu’il ne voulait
pas renier sa foi, écrivait : « Il ne
vous reste guère de temps pour
devenir nos prosélytes : si le Christ
vous précède dans sa venue, vous
vous repentirez en vain[8] ». Justin
désignait ainsi le zèle apostolique
pour annoncer Christ et accueillir de
nouveaux fidèles dans l’Église. C’est
en ce sens que dans les temps
modernes émergera le terme «
prosélytisme » qui, avec l’élan
missionnaire, inclut, unie au
développement de l’Église, une



sollicitude active pour rapprocher les
autres des institutions qui sont nées
au sein du peuple de Dieu.

Saint Josémaria l’a utilisé de la sorte
dès les débuts de l’Opus Dei. Il a
conjugué l’encouragement au zèle
apostolique et la prédication du fait
que c’est Dieu qui appelle, pas nous ;
évidemment, les décisions qui
déterminent le cours d’une vie
doivent être prises par chacun
personnellement, avec liberté, sans
contrainte ni pression d’aucune
sorte, comme il le soulignera à
l’envie[9].

Au cours des dernières décennies,
une autre acception du terme
«prosélytisme» s’est progressivement
généralisée : il évoque les tentatives
d’attirer autrui vers un « groupe »
moyennant la violence, la tromperie,
la coercition ou d’autres moyens qui
forcent la conscience et manipulent
la liberté. Naturellement, cette façon



d’agir étrangère à l’esprit chrétien est
absolument répréhensible. Ce sens
négatif de « prosélytisme » a été
évoqué à plusieurs reprises par les
derniers papes lorsqu’ils ont affirmé,
par exemple, que «nous n'imposons
notre foi à personne. Un tel genre de
prosélytisme est contraire au
christianisme. La foi ne peut se
développer que dans la liberté. Mais
c’est à la liberté des hommes, à
laquelle nous faisons appel de
s’ouvrir à Dieu, de le chercher, de lui
prêter attention[10]» ; ou encore : «
l’Église ne grandit pas par
prosélytisme mais par
‘attraction[11]’[12] ». Cette attraction
implique d’abord le témoignage
d’une conduite droite, d’une vie
pleine d’amour, sans être toutefois
synonyme de passivité ; elle n’exclut
pas la proclamation verbale d’un
message, comme l’enseigne saint
Paul : « Comment mettre sa foi en lui,
si on ne l’a pas entendu ? Comment
entendre si personne ne proclame ?



» (Rm 10, 14-15). Un enfouissement
de la foi au Christ ferait rapidement
de nous des fossoyeurs sinon du
christianisme, du moins de nous-
mêmes.

Se référant à ceux qui utilisent le mot
prosélytisme comme une accusation
pour semer la peur face à l’action
apostolique des fidèles, saint Jean
Paul II écrit qu’ils le font « peut-être
dans le but de priver l’Église du
courage et du dynamisme dont elle a
besoin pour accomplir sa mission
d’évangélisation. Cette mission fait
partie de l’essence même de
l’Église[13] ».

Quoi qu’il en soit, les langues
évoluent et il y a souvent des mots
qui n’ont plus de sens univoque et
qui acquièrent même une
signification contraire à celle de
l’original[14]. Compte tenu de l’usage
de plus en plus répandu du mot
‘prosélytisme’ au sens négatif, son



contenu positif originel est mieux
rendu par des expressions comme
susciter l’appel divin, aider à
découvrir le chemin que Dieu veut
pour chacun, inviter à se poser la
question de sa propre vocation,
discernement vocationnel, apostolat
vocationnel, éveiller le sens de la
mission, par exemple. C’est pourquoi,
dans le chapitre « Prosélytisme » de 
Chemin, ce mot doit être compris
dans sa signification authentique
dans la prédication de saint
Josémaria, dans le cadre de la
mission apostolique des chrétiens,
adressée au monde entier (cf. Mc 16,
15). De nombreux auteurs spirituels,
dont saint Josémaria, ont utilisé le
terme « prosélytisme » en ce sens,
comme synonyme d’apostolat ou
d’évangélisation : une œuvre de
charité qui se caractérise, entre
autres, par un profond respect de la
liberté, en contraste avec le sens
négatif reçu à la fin du XXe siècle.
Dans le droit fil d’une tradition



spirituelle ancienne, saint Josémaria
utilise le mot « prosélytisme » au sens
d’une proposition ou d’une invitation
par laquelle les chrétiens partagent
l’appel de Jésus Christ avec leurs
compagnons et amis, et leur ouvrent
ainsi l’horizon de son amour[15].

3. Appeler : une nécessité et une
obligation

« Allez ! De toutes les nations faites
des disciples : baptisez-les au nom du
Père, et du Fils et du Saint-Esprit,
apprenez-leur à observer tout ce que
je vous ai commandé. Et moi, je suis
avec vous tous les jours jusqu’à la fin
du monde » (Mt 28, 19-20). Ce sont les
dernières paroles de Jésus recueillies
par saint Matthieu. Les chrétiens
sont ainsi appelés à rendre
témoignage au Seigneur, à faire des
disciples, sachant que Jésus vit en
eux: ils agiront « au nom » de Dieu,
avec sa puissance. Dans la mission
apostolique, il y a ce double aspect



d’une action personnelle et de
l’action de Dieu, laquelle est source
de nos libertés.

« Annoncer aux nations l’insondable
richesse du Christ, mettre en lumière
pour tous le contenu du mystère qui
était caché depuis toujours en Dieu
» (Ep 3, 8) était pour saint Paul une «
grâce » (ibid.) et une obligation
morale : « Malheur à moi si je
n’annonçais pas l’Évangile ! (1 Co 9,
16). Cette grâce est partagée par tous
les chrétiens. Avec la vocation
chrétienne baptismale, le peuple de
Dieu « établi par le Christ pour
communier à la vie, à la charité et à
la vérité, est aussi assumé par lui
comme instrument de la rédemption
de tous les hommes, et il est envoyé
au monde entier comme lumière du
monde et sel de la terre (cf. Mt 5,
13-16)[16] ».

L’Église a pour mission de « s’occuper
de la naissance, du discernement et



de l’accompagnement des
vocations[17] ». Le Pape François
note que « là où il y a vie, ferveur,
envie de porter le Christ aux autres,
surgissent des vocations
authentiques[18] ». Cela suppose
qu’en plus de prier, la communauté
chrétienne « a le courage de proposer
un chemin[19] », dit François, se
référant à l’engagement envers Dieu.
En ce sens, parlant des vocations
sacerdotales, il n’hésite pas à
souligner l’importance de l'appel :

« Appeler. C’est le verbe propre à la
vocation chrétienne. Jésus ne fait pas
de longs discours, il ne remet pas un
programme auquel adhérer, il ne fait
pas de prosélytisme, et n’offre pas
non plus de réponses toutes faites.
En s’adressant à Matthieu, il se limite
à dire : ‘Suis-moi !’.

De cette façon, il suscite en lui la
fascination de découvrir un nouvel
objectif, en ouvrant sa vie vers un



‘lieu’ qui va au-delà du petit bureau
où il est assis. Le désir de Jésus est de
mettre les personnes en chemin, de
les sortir d’une sédentarité mortelle,
de rompre l’illusion que l’on peut
vivre joyeusement en restant
confortablement assis dans ses
propres certitudes. Ce désir de
recherche, qui habite souvent les
plus jeunes, est le trésor que le
Seigneur place entre nos mains et
dont nous devons prendre soin, que
nous devons cultiver et faire germer.
Regardons Jésus, qui passe le long
des rives de l’existence, en
recueillant le désir de qui cherche, la
déception d’une nuit de pêche
infructueuse, la soif ardente d’une
femme qui va au puits prendre de
l’eau, ou le profond besoin de
changer de vie. Ainsi, nous aussi, au
lieu de réduire la foi à un livre de
recettes ou à un ensemble de normes
à observer, nous pouvons aider les
jeunes à se poser les justes questions,



à se mettre en chemin et à découvrir
la joie de l’Évangile.

De cette façon,Je sais bien que votre
devoir n’est pas facile et que parfois,
en dépit d’un engagement généreux,
les résultats peuvent être faibles et
nous risquons la frustration et le
découragement. Mais si nous ne nous
enfermons pas dans les plaintes et
que nous continuons de ‘sortir’ pour
annoncer l’Évangile, le Seigneur
reste à nos côtés et nous donne le
courage de jeter les filets même
quand nous sommes fatigués et
déçus de ne rien avoir pêché. […]
N’ayez pas peur d’annoncer
l’Évangile, de rencontrer, d’orienter
la vie des jeunes[20] ».

Pour sa part, Jean-Paul II affirmait : «
Il ne faut pas avoir peur de proposer
directement à un jeune ou moins
jeune les appels du Seigneur. C’est un
acte d’estime et de confiance. Ce peut
être un moment de lumière et de



grâce[21] ». Dire à quelqu’un : « viens
et vois », ou encore « suis-moi », ce
n’est pas rien ; les abribus, les murs
de nos villes et nos écrans sont
inondés de ce genre d’invitation de la
part de sociétés commerciales et de
mouvements politiques, parfois
même d’appels à la prostitution et à
l’adultère, ou encore de grandes
leçons de morale laïque, et personne
ne s’en offusque.

« Proclame la Parole, interviens à
temps et à contretemps » (2 Tm 4, 2),
dit Paul à Timothée : « opportune,
importune ». « Nombreux sont ceux
qui se demandent, comme pour se
justifier : et moi, pourquoi irais-je
m’introduire dans la vie des autres ?
— Parce qu’en tant que chrétien, tu
as l’obligation de t’introduire dans la
vie des autres, afin de les servir ! —
Parce que le Christ s’est introduit
dans ta vie et dans la mienne ![22] ».



Saint Josémaria a appris à ses filles et
à ses fils spirituels que personne ne
peut se sentir dispensé de proposer
la vocation quand il rencontre une
personne qui pourrait y trouver son
vrai bonheur et son plein
épanouissement. S’il le faut, des
occasions seront suscitées pour
parler de l’appel divin, parce que la
simple présence ne suffit pas. Le
fondateur de l’Opus Dei évoque ces
ouvriers de la vigne dont le Christ
parle et qu’à cinq heures de l’après-
midi personne n’a encore embauchés
(cf. Mt 20,7). « Tu as eu une
conversation avec celui-ci, celui-là, et
aussi cet autre, parce que le zèle
pour les âmes te dévore. Celui-là a
pris peur ; cet autre a demandé l’avis
d’un ‘prudent’ qui l’a mal orienté... —
Persévère : par la suite que nul ne
puisse s’excuser en affirmant ‘quia
nemo nos conduxit’ — personne ne
nous a appelés[23] ».



Ce peut être en effet un devoir de
justice de proposer la vocation. Il y a
des gens qui, peut-être à cause d’une
humilité mal comprise, ou d’un
manque de sainte ambition
personnelle, jugent à tort qu’ils n’en
sont pas dignes, ou n’osent pas
s’enquérir de savoir si elle est pour
eux, comme ces personnages de
romans qui ne demandent jamais la
main de la femme qu’ils aiment... et
qui la perdent. C’est pourquoi saint
Josémaria a parlé de « sainte
coercition[24] » en encourageant le
lecteur de Chemin à considérer sa
responsabilité apostolique envers les
personnes qui l’entourent, en
respectant pleinement leur liberté.
Par cet assemblage de mots
contradictoires, appelé « oxymore »,
il a donné une force expressive à
l’idée que la mission apostolique
n’est pas en contradiction avec
l’énergie que l’Esprit Saint nous
donne. Cet Esprit est Amour, et c’est
donc un Esprit de liberté.Aussi le



fondateur de l’Opus Dei peut-il
affirmer que celle-ci « non seulement
respecte la liberté de ses membres,
mais encore elle leur en fait prendre
une claire conscience. Pour atteindre
à la plénitude de la vie chrétienne
dans sa profession ou dans le métier
que chacun exerce », ajoutait-il, ils «
doivent être formés de manière à
savoir administrer leur propre
liberté : en présence de Dieu, avec
une piété sincère, et une doctrine
sûre[25] ».

La liberté est nécessaire pour se
donner au Seigneur et renouveler ce
don de soi : c’est le don sincère,
désintéressé, qui permet à la
personne de se trouver, point
essentiel de l’enseignement du
concile Vatican II, thème central dans
le magistère de Jean Paul II[26]. Or la
formation dans l’Opus Dei « tend
principalement à faire en sorte que
parvienne à tous ses membres
l'esprit authentique de l’Évangile —



esprit de charité, d'entente, de
compréhension, absolument
étranger au fanatisme — grâce à une
solide et nécessaire formation
théologique et apostolique. Ensuite,
chacun agit avec une entière liberté
personnelle et, formant de façon
autonome sa propre conscience, il
s’efforce de rechercher la plénitude
de la vie chrétienne et de
christianiser son milieu, en
sanctifiant son propre travail,
intellectuel ou manuel, en toute
circonstance de sa vie et dans son
propre foyer[27] ».

Jésus Christ appelle à l’humilité dans
le service. Une parabole sur le travail
de la terre et le soin du bétail
s’applique à l’effort d’évangélisation.
Elle nous invite à faire nôtres les
sentiments des ouvriers : « Nous
sommes de simples serviteurs : nous
n’avons fait que notre devoir » : «
Servi inutiles sumus ; quod debuimus
facere, fecimus » (Lc 17,10). Le Christ



nous exhorte à éviter toute vanité. Il
est clair qu’il ne recommande pas
d’imiter le traitement abusif du
maître ni ne l’approuve. Mais il nous
enseigne que la vertu manifestée
dans l’accomplissement de ses
commandements nous consolera
intérieurement et éveillera même
l’admiration des autres. Alors, au lieu
d’être prétentieux, nous devrions
considérer que nous n’accomplissons
que le plan de Dieu : « Ne vous
rengorgez pas d'être appelé enfant
de Dieu - il faut reconnaître la grâce,
mais sans méconnaître la nature -, ne
vous vantez pas si vous avez bien
servi : vous deviez le faire. Le soleil
fait son office, la lune obéit, les anges
font leur service. […] Ne prétendons
pas être loués pour nous-mêmes ; ne
devançons pas le jugement de Dieu ;
ne prévenons pas l'arrêt du juge,
mais réservons-le pour son temps,
pour son juge[28] ».



Dans l’histoire de l’Opus Dei, ceux
qui ont suivi saint Josémaria ont été
héroïques en semant partout son
message. À la fin de la guerre civile
espagnole, ne faisaient partie de
l’Œuvre que saint Josémaria et dix ou
douze jeunes gens, c’est tout. Un an
plus tard, selon le bienheureux
Alvaro del Portillo, ils voyageaient
déjà par toute l’Espagne, et il y avait
des activités apostoliques dans de
nombreuses villes. Ils empruntaient
des trains inconfortables ou des
routes défoncées par la guerre. Le
week-end, qui ne durait alors que le
dimanche, servait à aller dans des
endroits épars, et bientôt les
vocations à l’Opus Dei firent partout
leur apparition. Il est beau de voir ce
que José María Hernández Garnica
écrit à propos d’Isidoro Zorzano qui
essayait de le rapprocher de Dieu : «
Je l’ai esquivé l’indicible à cause de
ma paresse, et lui, avec une patience
extraordinaire, il a continué à écrire
et à m’encourager, même si souvent



il n’a reçu de réponse que longtemps
après[29] ». C’est ainsi que du zèle
apostolique des fidèles de l’Opus Dei
sont nées des vocations pour
l’Œuvre, mais aussi pour les ordres et
congrégations de religieux et de
religieuses, et pour les séminaires
diocésains. Ce zèle exprime
l’intensité de l’amour et du don de
soi, qui naissent dans l’humilité de
ceux qui savent que toute fécondité
vient de Dieu.

4. L’importance des moyens
surnaturels

Les fruits, les décisions de se donner
à Dieu, viennent toujours de Dieu lui-
même, comme Jésus Christ l’a
enseigné : « Il en est du règne de Dieu
comme d’un homme qui jette en
terre la semence : nuit et jour, qu’il
dorme ou qu’il se lève, la semence
germe et grandit, il ne sait comment
» (Mc 4,26-27). Dans la parabole des
invités aux noces, Jésus explique la



formation de l’Église comme un
appel universel au salut. Le banquet
symbolise le Royaume de Dieu. Mais
quand tout fut prêt, beaucoup
rejetèrent le Fils de Dieu et l’appel
s’étendit à tous, y compris aux
païens : « Le maître dit alors au
serviteur : ‘Va sur les routes et dans
les sentiers, et fais entrer les gens de
force, afin que ma maison soit
remplie’ » (Lc 14,23). Dans cette
surprenante « obligation » saint
Josémaria voyait un grand respect
pour la liberté de chacun. Par
exemple, se référant à
l’épanouissement d’une vie
chrétienne cohérente, il affirmait
que l’expression « compelle intrare »
(« forcer à entrer ») « est une
invitation, une aide à décider, jamais
-ni même de loin- une contrainte » ; «
ce n’est pas comme une poussée
matérielle, mais l’abondance de
lumière, de doctrine ; le stimulus
spirituel de votre prière et de votre
travail, qui est un témoignage



authentique de la doctrine ;
l’accumulation des sacrifices que
vous savez offrir ; le sourire qui naît
sur vos lèvres, car vous êtes fils de
Dieu [...]. Ajoutez à tout cela votre
allant et votre sympathie humaine, et
nous aurons le contenu du compelle
intrare[30] ». C’est ainsi que la grâce
agit, à travers nous. Saint Basile note
que « comme les corps limpides et
transparents, lorsqu’un rayon les
frappe, deviennent, eux aussi,
étincelants et d’eux-mêmes reflètent
un autre éclat, ainsi les âmes qui
portent l’Esprit, illuminées par
l’Esprit, deviennent-elles spirituelles
aussi et renvoient-elles sur les autres
la grâce[31] ».

C’est une tâche qui ne peut être
accomplie isolément, mais dans un
authentique sens ecclésial qui
manifeste que c’est Dieu qui appelle
par son Église. Imprégnée d’une
vision surnaturelle, l’obéissance
donne sa fécondité à l’effort



apostolique. C’est ainsi que saint
Josémaria a commenté une pêche
miraculeuse : « Duc in altum : au
large ! — Repousse le pessimisme qui
te rend lâche. Et laxate retia vestra in
capturam, et jette tes filets pour
pêcher. Ne sais-tu pas que tu peux
dire, comme Pierre : In nomine tuo,
laxabo rete, Jésus, en ton Nom, je
chercherai des âmes ?[32] »

Dans l’Opus Dei, avant de parler à
une personne de son éventuelle
vocation, on prend l’accord de la
personne qui dirige le centre où
celle-ci se rend habituellement.
Quiconque soulève la question de la
vocation à quelqu’un demande au
Seigneur dans sa prière de remuer le
cœur de son ami pour qu’il suive le
Christ. Parler de vocation implique
une grande amitié : empathie,
confiance réciproque,
compréhension mutuelle et capacité
d’écoute, dans le respect de la liberté
des consciences et avec la réserve



due sur le contenu de conversations
intimes. Tout cela se construit sur «
l’apostolat d’amitié et de
confidence[33] » et se fonde sur la
prière, sur l’esprit de sacrifice pour
le bonheur des autres et sur le
témoignage d’une vie cohérente.

Parfois les gens répondront : « Je ne
le vois pas, je ne sens pas d’appel » ;
et il est possible que Dieu ne les
appelle pas, ou peut-être que, plutôt
que ne pas voir, il y ait un manque de
volonté. C’est pourquoi, en plus de
recommander de prendre conseil, il
est bon d’encourager à demander au
Seigneur la force de vouloir ce qu’il
pourrait demander. Il est significatif
que, lorsqu’il a senti l’appel divin,
saint Josémaria, n’ait pas seulement
demandé à voir la volonté du
Seigneur -Seigneur, fais que je
voie :Domine, ut videam ! - mais aussi
qu’il s’accomplisse effectivement
dans sa vie -Seigneur, fais que ce que
tu veux se fasse :Domine, ut sit !.



Ensuite, dire « oui » à Dieu est
impossible sans une liberté totale
que la grâce divine renforce[34].

5. Une sélection pour parvenir à
plus de monde

L’Opus Dei est pour la foule, toutes
les âmes « l’intéressent », « car
chaque âme est un merveilleux
trésor ; chaque homme est unique,
irremplaçable. Chacun d’eux vaut
tout le Sang du Christ[35] ». Mais tous
ne sont pas appelés à ce chemin, et il
y a beaucoup de possibilités dans
l’Église : pour chacun, ce qu’il y a de
mieux c’est ce qui lui revient. Quant
à l’Opus Dei, son seul objectif est de «
de contribuer à ce qu'il y ait, au
milieu du monde, au milieu des
réalités et des aspirations séculières,
des hommes et des femmes, de toutes
races et de toutes conditions sociales,
qui s'attachent à aimer et à servir
Dieu et les autres hommes, dans et à
travers leur travail ordinaire[36] ».



Cela implique de s’efforcer de
travailler « avec la plus grande
perfection possible : perfection
humaine (compétence
professionnelle) et perfection
chrétienne (par amour pour la
volonté de Dieu et au service des
hommes)[37] ». Un certain prestige
professionnel ou dans les études
offre de meilleures conditions pour
faire un apostolat désintéressé et «
s’ouvrir en éventail pour parvenir à
toutes les âmes[38] ».

La décision de se donner au Seigneur
est un pas que l’on fait
personnellement, mais toujours
accompagné. Cet accompagnement
consiste en une aide afin que
mûrisse humainement et
chrétiennement l’appel possible du
Seigneur, qui est peut-être en train
d’éclore. C’est une invitation à
s’ouvrir à l’action de l’Esprit Saint
dans l’âme. Le développement de la
liberté intérieure génère le climat



surnaturel d’humilité, de sérénité et
de générosité dans lequel il est
possible de répondre au plan de Dieu
pour sa propre vie.

Une partie de cet accompagnement
consiste à encourager les gens à agir
avec droiture d’intention. « Ce n’est
pas de l’arrogance que de vouloir
être meilleur. Au contraire, c’est une
vertu qui plaît à Dieu : puisque nous
connaissons le mal matériel dont
nous sommes faits et parce que, pour
être meilleurs, nous devrons toujours
nous ancrer dans la miséricorde et
dans la grâce du Seigneur, et répéter
ces mots de saint Paul : omnia
possum in eo qui me confortat [Je
peux tout en celui qui me donne la
force, Ph 4,13]. Nous avons donc
l’obligation de former ces âmes de
manière à les aider à être de bons
catholiques, à corriger leur conduite,
à leur inculquer la nécessité de la vie
intérieure et à leur faire prendre
conscience que le travail de chaque



jour est le moyen le plus approprié
pour atteindre la perfection
chrétienne et pour faire du bien à
toutes les âmes[39] ».

La vocation à l’Œuvre pousse à
devenir levain pour faire fermenter
toute la pâte (cf. Lc 13, 21). En ce
sens, celles et ceux qui
accompagnent des personnes qui
souhaitent demander l’admission
dans l’Opus Dei doivent savoir
apprécier leurs aptitudes spirituelles,
physiques et psychologiques, morales
et intellectuelles, ainsi que
l’authenticité de leurs motivations.

C’est à chaque personne individuelle
qu’il faut penser, c’est chacune qui a
besoin d’être aidée à évaluer sa
propre situation de façon réaliste,
afin de ne prendre aucune décision
qu’on ne serait pas capable de mettre
en pratique au fil des jours, des mois
et des années. Dans ce climat de
confiance, la personne concernée



cherchera à s’ouvrir et à se faire
connaître, afin d’effectuer ensemble
un nécessaire discernement de la
volonté de Dieu. C’est un chemin que
l’on parcourt dans la prière, pour
comprendre la réalité de la vie de
chaque personne – vertus, caractère,
histoire, famille, formation, santé,
relations, etc. - et de chercher son
bien à la lumière de l’Esprit Saint.
Dans le cas de gens très jeunes, ce
chemin est parcouru avec leurs
parents, qui sont « les principaux et
premiers éducateurs de leurs
enfants[40] », appelés à faire grandir
leurs enfants dans la vie morale,
spirituelle et surnaturelle. Le
magistère de l’Église enseigne : « De
même que l’enfant grandit vers sa
maturité et son autonomie humaines
et spirituelles, de même sa vocation
singulière qui vient de Dieu s’affirme
avec plus de clarté et de force. Les
parents respecteront cet appel et
favoriseront la réponse de leurs
enfants à le suivre. Il faut se



convaincre que la vocation première
du chrétien est de suivre Jésus (cf. Mt
16,25) : ‘Qui aime père et mère plus
que moi, n’est pas digne de moi, et
qui aime fils ou fille plus que moi
n’est pas digne de moi’ (Mt 10, 37)[41]
».

Pour se donner à Dieu dans l’Opus
Dei, l’équilibre personnel est
important, c’est-à-dire la capacité de
vivre ses engagements dans la paix
intérieure, sans rigidités ni angoisses
disproportionnées. Cela ne signifie
pas qu’il faille être impassible ou
inflexible, car toutes les personnes
qui ont des engagements sérieux -
religieux, familiaux, civils - peuvent
vivre des moments de tension ou de
fatigue. « Ce qui est le plus important
dans l’Église, ce n'est pas de voir
comment les hommes répondent,
mais de voir ce que Dieu fait.
L’Église, c'est le Christ présent parmi
nous ; Dieu qui vient à l’humanité
pour la sauver, en nous appelant par



sa révélation, en nous sanctifiant par
sa grâce, en nous soutenant de son
aide constante dans les petits et les
grands combats de notre vie
quotidienne[42] ».

Saint Josémaria disait que dans
l’Opus Dei « il y a de la place pour :
les malades, préférés de Dieu, et tous
ceux qui ont un grand cœur, même si
leurs faiblesses ont été plus
grandes[43] ».La générosité est donc
une vertu essentielle.
Étymologiquement, le mot «
générosité » signifie « de bonne race
». Ceux qui sont généreux peuvent
dire : « Nous sommes enfants de
saints, et nous attendons la vie que
Dieu donnera à ceux qui ne lui
retirent pas leur confiance » (Tob
2,18 vg.). Sur le socle de cette
générosité pleine de liberté
intérieure, chaque personne peut se
former dans des domaines différents,
en s’appuyant sur son « désir sincère



et effectif de tendre vers la vertu[44]
».

Le mystère de la vocation n’est
jamais isolé du mystère de l’Église.
La croissance d’une famille est un
motif de joie pour ses membres. Une
famille sans descendance disparaîtra,
disait saint Josémaria en appliquant
cela à l’importance de chercher des
apôtres qui perpétuent la famille
surnaturelle de l’Opus Dei. Le
bienheureux Alvaro glosait l’idée
précédente en disant que le
fondateur souhaitait que tous ses
enfants aient un grand zèle « qui ne
fasse acception de personne, ni
aucune discrimination, afin que
notre famille s’agrandisse toujours
davantage et contribue efficacement
à ce que tous les hommes forment un
seul troupeau, avec un seul pasteur
(Jn 10,16)[45] » : le troupeau de
l’Église, conduit par Jésus Christ.

Guillaume Derville



Éléments de bibliographie

Ernst Burkhart - Javier López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de san Josemaría, Vol. 1, Rialp,
Madrid 2010, pp. 537-542.

Javier López Díaz, « Proselitismo »,
en Instituto Histórico San Josemaría
Escrivá de Balaguer, Diccionario de
San Josemaría, Monte Carmelo,
Burgos 2013, pp. 1029-1033.

[1] « Bonum diffusum sui ». Après
Platon et Denys, dans sa Somme de
Théologie saint Thomas d’Aquin
aborde cet axiome dans le cadre de
l’amour de Dieu.

[2] Cf. Cicéron, De amicitia, XIII, 88 : «
Si quis in caelum ascendisset
naturamque mundi et
pulchritudinem siderum
perspexisset, insuavem illam



admirationem ei fore, quae
iucundissima fuisset si aliquem cui
narraret habuisset ».

[3] Saint Jean Paul II, Exh. Ap.
postsynodale Pastores dabo vobis, n.
34.

[4] Ibidem.

[5] Cf. saint Josémaria, Instruction, 31
mai 1936, note 85. Cf. Benoît XVI, in 
Jésus de Nazareth, I, 308 : « les
enfants ‘appartiennent’ aux parents
tout en étant de libres créatures de
Dieu, chacune avec sa vocation, avec
sa nouveauté et sa singularité devant
Dieu » ; cf. ibidem, 143.

[6] Saint Jean Paul II, Enc. Dives in
misericordia, 13.

[7] François, Audience jubilaire, 30
janvier 2016. Le Pape François parle
de la mission du chrétien dans le
monde en de nombreuses occasions,
par exemple dans son Message pour



la journée mondiale de prière pour
les vocations, 27 novembre 2016.

[8] Saint Justin, Dialogue avec
Tryphon, 28, 2.

[9] Saint Josémaria, Entretiens, 104.

[10] Benoît XVI, Homélie, Munich, 10
septembre 2006.

[11] Benoît XVI, Homélie, Aparecida,
Brésil, 13 mai 2007.

[12] François, Exh. Ap. Evangelii
gaudium, 14.

[13] Saint Jean Paul II, Entrez dans
l’espérance, Plon-Mame, Paris 1994,
181.

[14] Cf. Jacqueline de Romilly, Dans le
jardin des mots, 2007 (Librairie
Garnier Flammarion, 2008).

[15] Cf. saint Josémaria, Chemin, 790,
796.



[16] Concile œcuménique Vatican II,
Const. dogm. Lumen gentium, 9.

[17] Saint Jean Paul II, Exh. Ap.
postsynodale Pastores dabo vobis, 14.

[18] François, Exh. Ap. Evangelii
gaudium, 107.

[19] Ibidem.

[20] François, Discours au congrès
international de pastorale
vocationnelle, 21 octobre 2016,
Rome.

[21] Saint Jean Paul II, Message pour
la XXe Journée mondiale de prière
pour les vocations, 2 février 1983.

[22] Saint Josémaria, Forge, 24.

[23] Saint Josémaria, Sillon, 205. De
manière analogue saint Josémaria
commentait l’histoire du paralytique
de la piscine de Bethzatha ; il
soulignait le danger de l’indifférence
aux autres : « Seigneur, je n’ai



personne pour me plonger dans la
piscine au moment où l’eau
bouillonne ; et pendant que j’y vais,
un autre descend avant moi » (Jn
5,5-7) : cf. Sillon, 212 ; Forge, 168 ;
homélie Loyauté envers l’Église, 4
juin 1972, 6.

[24] Saint Josémaria, Chemin, 387.

[25] Saint Josémaria, Entretiens, 53.

[26] Cf. Concile œcuménique Vatican
II, Const. past. Gaudium et spes, 24 ;
cf. Jean Paul II, Le don désintéressé,
in NRT 134 (2012) ; traduction
personnelle et annotations de Pascal
Ide ; orig. in « Acta Apostolicæ Sedis
», XCVIII (2006), tome II, p. 628-638.

[27] Saint Josémaria, Entretiens, 35.

[28] Saint Ambroise, Expositio
Evangelii secundum Lucam, ad. Loc.

[29] José María Hernández Garnica,
Lettre du 31 janvier 1948, in José



Miguel Pero Sanz, Isidoro Zorzano
Ledesma: ingeniero industrial (Buenos
Aires, 1902 – Madrid 1943), Palabra,
Madrid 1996, 253.

[30] Saint Josémaria, Lettre 24
octobre 1942, 9.

[31] Saint Basile, Liber de Spiritu
Sancto, IX, 23, in Sources chrétiennes
17 bis (2002), 329.

[32] Saint Josémaria, Chemin, 792.

[33] Saint Josémaria, Entretiens, 62.

[34] Sur ces aspects, cf. Fernando
Ocáriz, Sur Dieu, l’Église et le monde. 
Entretiens avec Rafael Serrano, La
Laurier 2017, cap. IX, « Appels », pp.
133-146.

[35] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, 80.

[36] Saint Josémaria, Entretiens, 10.

[37] Ibidem.



[38] Saint Josémaria, Sillon, 193.

[39] Saint Josémaria, Lettre 24
octobre 1942, 21.

[40] Catéchisme de l’Église catholique,
1653 ; cf. Concile œcuménique
Vatican II, Décl. Gravissimum
educationis, 3.

[41] Catéchisme de l’Église catholique,
2232.

[42] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, 131.

[43] Saint Josémaria, Instruction, 1er

avril 1934, 65.

[44] Bienheureux Alvaro del Portillo,
note 59 à saint Josémaria, 
Instruction, 1er avril 1934, 64.

[45] Bienheureux Alvaro del Portillo,
note 78 à saint Josémaria, 
Instruction, 1er avril 1934, 84. Cf. saint
Josémaria, Instruction, mai 1935, 76
et note 132.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/proselytisme-
liberte-et-proposition-vocationnelle/

(24/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/proselytisme-liberte-et-proposition-vocationnelle/
https://opusdei.org/fr-cm/article/proselytisme-liberte-et-proposition-vocationnelle/
https://opusdei.org/fr-cm/article/proselytisme-liberte-et-proposition-vocationnelle/

	Prosélytisme ? Liberté et proposition vocationnelle

