
opusdei.org

Prêtre et seulement
prêtre. Saint
Josémaria, modèle
de vie sacerdotale

Le sens de la grandeur du
sacerdoce portait saint
Josémaria à veiller sur sa
vocation sacerdotale dont il
était de plus en plus épris.
Lorsqu’il accédait à la demande
de ceux qui l’entourions et qu’il
parlait de l’origine de sa
vocation, il insistait toujours
sur l’initiative de Dieu qui était
sorti à sa rencontre lorsqu’il
n’avait que quinze ou seize ans.



29/06/2009

Le sens de la grandeur du
sacerdoce portait saint Josémaria à
veiller sur sa vocation sacerdotale
dont il était de plus en plus épris.
Lorsqu’il accédait à la demande de
ceux qui l’entourions et qu’il
parlait de l’origine de sa vocation,
il insistait toujours sur l’initiative
de Dieu qui était sorti à sa
rencontre lorsqu’il n’avait que
quinze ou seize ans.

Évoquer la figure et les
enseignements de ce saint prêtre est
pour moi une joie profonde et si, en
plus, les personnes qui m’écoutent
sont des prêtres, ma joie n’en est que
plus grande, puisque je connais bien
l’amour profond, plus encore, la
vénération, que le fondateur de
l’Opus Dei avait pour ses frères dans
le sacerdoce.



Il était, ô combien, heureux de
pouvoir les retrouver ! Il apprenait
de tous, et, à leur demande, il
n’hésitait pas à leur ouvrir son cœur
pour leur parler des plus grandes
amours de sa vie : le Christ et Sainte
Marie, l’Église et le Pape, toutes les
âmes. Il disait qu’à ces moments-là il
avait l’impression de vendre du miel
à des ruchers. Or son miel était d’une
qualité telle que ceux qui l’écoutaient
en repartaient avec le désir
renouvelé de fidélité à la vocation,
avec une âme débordante
d’optimisme, décidés à se dépenser
de tout cœur à la tâche pastorale et
apostolique.

Identité du prêtre

C’est avec des propos que saint
Josémaria avait l’habitude d’adresser
aux nouveaux prêtres que je
commencerai cette intervention. Ils
sont utiles aussi, et presque
davantage, à tous ceux qui comme



moi comptent de nombreuses années
de sacerdoce. Il disait : « Soyez tout
d’abord des prêtres ; puis, prêtres
encore ; toujours et en tout, rien que
des prêtres. » Cette affirmation nous
fait comprendre combien il tenait en
une très haute estime le sacerdoce
ministériel, grâce auquel de pauvres
hommes — c’est bien ce que nous
sommes tous devant le Seigneur —
sont constitués ministres du Christ et
dispensateurs des mystères de Dieu (1
Co 4, 1). Sa foi en l’identification
sacramentelle au Christ, réalisée par
le sacrement de l’Ordre, était si
ferme que son seul titre de gloire,
faisant pâlir tous les autres honneurs
de la terre, était celui d’être prêtre de
Jésus-Christ tout court.

Les saints, de tous les temps, ont
évoqué la dignité du sacerdoce.
Plusieurs papes, parmi lesquels saint
Pie X, Pie XI et notre Souverain
Pontife Jean-Paul II, ont écrit des
documents inoubliables qui ont



nourri et nourrissent toujours notre
vie sacerdotale. Saint Josémaria nous
a laissé aussi son enseignement. En
1973 ; alors qu’on entendait des voix
confuses sur l’identité du prêtre et la
valeur du sacerdoce ministériel, il
résumait ainsi sa pensée en une
homélie : « Telle est l’identité du
prêtre : être l’instrument immédiat et
quotidien de cette grâce salvifique
que le Christ nous a gagnée. Si l’on
comprend cela, si on l’a médité dans
le silence actif de l’oraison, comment
peut-on voir dans le sacerdoce un
renoncement ? C’est un gain
incalculable. Notre Mère Sainte
Marie, la plus sainte des créatures —
Dieu seul est supérieur à Elle — a mis
Jésus au monde une seule fois dans le
temps. Les prêtres le font venir tous
les jours au monde où nous vivons, à
notre corps et à notre âme : le Christ
vient nous alimenter, nous vivifier,
être, dès à présent, le gage de la vie
future.1»



Ce sens de la grandeur du sacerdoce
le conduisait à veiller soigneusement
sur sa vocation sacerdotale, dont il
était de plus en plus épris. S’il nous
arrivait de le solliciter pour qu’il
nous parle du processus de sa
vocation, il soulignait toujours que ce
fut l’initiative de Dieu qui est venu le
trouver lorsqu’il n’avait que quinze
ou seize ans. Vous ne le savez que
trop : ce fut à Logroño, en décembre
1917 ou en janvier 1918. Josémaria
Escriva, adolescent, eut des premiers
pressentiments — des lueurs, disait-il
— de cet appel du Seigneur à quelque
chose d’inconnu. L’idée du sacerdoce
ne lui avait jamais traversé l’esprit.
Cependant, sous cette emprise de
Dieu, afin de mieux se préparer à
accomplir la Volonté divine, il décida
d’intégrer le Séminaire. C’est en toute
vérité qu’il pouvait affirmer par la
suite, que le début de sa vocation
sacerdotale avait été « un appel de
Dieu, des lueurs d’amour, le coup de



foudre d’un jeune homme de quinze
ou seize ans2».

Il reçut au Séminaire de Logroño sa
première formation sacerdotale, qu’il
compléterait par la suite à Saragosse.
Dieu voulait que la semence qu’il
allait jeter sur la terre le 2 octobre
1928 trouve un cœur de prêtre
préparé à fond pour l’accueillir et la
faire fructifier. Aussi, plein de
reconnaissance au Seigneur, saint
Josémaria assurait-il que sa vocation
était — permettez-moi d’insister—
d’être prêtre, rien que prêtre et
toujours prêtre. Il aimait à la folie
cette condition qui, en le configurant
au Christ, l’avait préparé à être, dans
les mains de Dieu, l’instrument, pour
la fondation de l’Opus Dei.

Don et tâche

Dans l’énumération des conditions
des candidats au sacerdoce, on
prescrivait jadis qu’ils devaient être
choisis parmi des hommes ayant une



conduite honnête. Saint Josémaria
estimait que cette façon de
s’exprimer, minimaliste et déjà
dépassée, était bien pauvre. « Nous
entendons, avec toute la tradition
ecclésiastique, écrivait-il en 1945,
que le sacerdoce, de par les fonctions
sacrées qui lui reviennent, demande
quelque chose de plus qu’une
conduite honnête : il exige une vie
sainte chez ceux qui l’exercent parce
qu’ils sont devenus des médiateurs
entre Dieu et les hommes.3»

Josémaria Escriva a reçu, dans sa
famille et à l’école, une formation
profondément chrétienne,
comprenant la connaissance de la
doctrine, l’assiduité aux sacrements,
le souci concret pour les nécessités
spirituelles et matérielles des
personnes, comme l’ont souligné des
témoins de cette période-là. Suite à
l’appel divin au sacerdoce, son
existence subit un changement
radical dans ce sens que l’intensité et



l’assiduité à fréquenter Dieu ne fit
que croître tout comme son souci
apostolique pour les autres. Ceci lui
procura une maturité impropre de
son âge, mais surnaturellement
logique. Ce dont parle la Sainte
Écriture se réalisa chez lui : super
senes intellexi quia mandata tua
servavi4, j’ai acquis plus de prudence
que les anciens parce que j’ai
fidèlement gardé tes
commandements. À partir de ses
pressentiments, Josémaria
adolescent a commencé à prendre la
sainteté au sérieux, s’est appliqué à
connaître et à accomplir très
fidèlement la Volonté de Dieu.

Lorsque le concile Vatican II, au
chapitre V de la Constitution
dogmatique Lumen Gentium, aborde
le thème de la vocation des baptisés à
la sainteté, il affirme : « Les disciples
du Christ, appelés par lui non en
raison de leurs œuvres, mais selon le
propos de sa grâce, et justifiés dans le



Christ Jésus, sont devenus dans le
baptême de la foi, vrais fils de Dieu et
participants à la nature divine, et par
là même réellement saints. Cette
sainteté qu’ils ont reçue, il faut donc
qu’avec l’aide de Dieu, ils la gardent
dans leur vie et la portent jusqu’à
son achèvement.5»

En tant que membres du Corps
Mystique du Christ, sur lequel nous
avons été greffés par le Baptême,
nous avons tous été radicalement
sanctifiés : nous portons en nous le
germe et le début de la vie nouvelle
que le Christ nous a gagnée par sa
Mort et sa Résurrection. La
consécration baptismale est la réalité
fondamentale de l’appel à la sainteté
dans tout type de vie. De ce point de
vue-là, compte tenu de la gratuité
absolue du don reçu, la sanctification
apparaît clairement sous sa
dimension de don : un cadeau
immérité que Dieu Notre Père nous
offre, dans le Christ, par l’Esprit



Saint. En même temps, la
sanctification est un appel personnel,
une tâche confiée à la responsabilité
de chaque chrétien. Saint Josémaria
dira qu’elle est l’œuvre de toute une
vie6.

Aussi, la sainteté est-elle un don et
une tâche. Le don gratuit d’un bien
immérité et en même temps, une
tâche a exécuter jusqu’au bout avec
notre effort personnel, dans une
réponse héroïque, tenus par ce
véritable engagement de vie
chrétienne.

La sainteté sacerdotale en tant que
don

Puisque la condition radicale de tous
les baptisés est une seule et la même
pour tous, tous, prêtres et laïcs, nous
sommes convoqués pareillement à la
plénitude de la vie chrétienne. « Il
n’y a pas de sainteté au rabais : ou
nous luttons constamment pour être
en grâce de Dieu et conformes au



Christ, notre Modèle, ou nous
désertons les rangs de ces batailles
divines. Le Seigneur nous invite tous
à nous sanctifier dans notre propre
état de vie.7»

C’est là l’une des intuitions
fondamentales que saint Josémaria
Escriva a développée depuis 1928, à
la demande de Dieu. En fondant
l’Opus Dei, le Seigneur lui montra
que toute personne doit tâcher de se
sanctifier dans son état personnel de
vie, là où elle a été appelée, dans son
travail et à travers ce travail-là, selon
l’expression bien connue de saint
Paul : unusquisque, in qua vocatione
vocatus est, in ea permaneat (1 Co 7,
20)

Chez les prêtres et chez les laïcs, la
sainteté est donc bâtie sur les mêmes
bases : la consécration originelle du
baptême, perfectionnée par la
Confirmation. Cependant, il est
évident que le devoir de tendre vers



la sainteté est bien plus pressant
chez le prêtre, qui a été « pris d’entre
les hommes et établi pour intervenir
en faveur des hommes dans leurs
relations avec Dieu, afin d’offrir dons
et sacrifices pour les péchés (He, 5, 1)
».

« Continuellement en contact avec la
sainteté de Dieu, a écrit Jean-Paul II,
le prêtre doit parvenir lui-même à
être saint. Son ministère lui-même
l’engage à une option de vie
s’inspirant sur le radicalisme
évangélique.8» Et dans son livre Don
et mystère, écrit à l’occasion du
cinquantième anniversaire de son
ordination sacerdotale il ajoute : « Si
le concile Vatican II parle de la
vocation universelle à la sainteté,
dans le cas du prêtre il faut parler
d’une spéciale vocation à la sainteté. 
Le Christ a besoin de prêtres saints !
Le monde actuel réclame des prêtres
saints ! Seul un prêtre saint peut être,
dans un monde de plus en plus



sécularisé, un témoin transparent du
Christ et de son Évangile. Seulement
ainsi le prêtre peut être un guide
pour les hommes et un maître de
sainteté.9»

Le prêtre a été consacré deux fois
pour Dieu : au Baptême, comme tous
les chrétiens, et au sacrement de
l’ordre. De ce fait, bien qu’on ne
puisse pas parler de sainteté de
premier ou de second ordre — parce
que nous sommes tous invités à la
perfection dont le Père céleste est
parfait (cf. Mt 5, 48) —, c’est chez les
prêtres que le devoir de tendre vers
la sainteté se fait plus sentir, il n’y a
pas de doute. Relisons des propos du
fondateur de l’Opus Dei,
spécialement éclairants là-dessus : «
Quant aux chrétiens, nous pouvons
et nous devons tous être non pas 
alter Christus, mais ipse Christus :
d’autres Christs, le Christ lui-même !
Cependant c’est chez le prêtre que



cela devient immédiat en vertu du
sacrement.10»

C’est dans l’exercice du ministère
pour lequel il a été ordonné que le
prêtre trouve la nourriture de sa vie
spirituelle, le matériau qui le fait
brûler d’amour de Dieu. Aussi,
tomberait-il dans une grave erreur si
d’autres aspirations ou d’autres
tâches venaient à diluer dans son
âme ce qui est devenu pour lui
indispensable pour atteindre la
sainteté : la célébration appliquée et
pleine d’amour du Sacrifice de la
Messe, la prédication de la parole de
Dieu, l’administration des
sacrements aux fidèles, celui de la
Pénitence tout spécialement ; une vie
de prière constante et de joyeuse
pénitence ; le soin des âmes qui lui
ont été confiées, avec les mille
services qu’une charité vigilante sait
dispenser.



Depuis qu’il perçut son appel au
sacerdoce, et pour mieux dire, depuis
qu’il fut ordonné prêtre, saint
Josémaria voulut s’identifier au
Christ, être le Christ lui-même, dans
l’exercice du ministère sacerdotal et
dans toute son existence. D’où sa vie
d’oraison, sa célébration posée de la
Messe, son « besoin » de demeurer de
longs moments près du Tabernacle ;
et, en même temps, son urgence à
suivre les âmes pour les conduire,
dans le Christ, sur des chemins de
sainteté. Il comprit que l’on peut et
que l’on doit avoir une conduite
sainte dans tous les états de la vie et
concrètement dans celui du mariage ;
c’est la raison pour laquelle, dès ses
premiers pas de pasteur, en plus
d’orienter beaucoup de personnes
sur les voies du célibat apostolique,
assumé dans la vraie joie, il
encouragea beaucoup d’autres à
découvrir la dignité de la vocation
matrimoniale.



Jean-Paul II écrit : « Le sens du
sacerdoce personnel est redécouvert
chaque jour plus intensément dans le
Mysterium fidei. Voilà la grandeur du
don du sacerdoce et aussi la mesure
de la réponse qu’un tel don
demande. Le don est toujours plus
grand ! Et il est beau que cela soit
ainsi. Il est beau qu’un homme ne
puisse jamais dire qu’il a totalement
répondu au don. C’est un don et c’est
aussi une tâche : toujours ! Il est
fondamental d’en avoir conscience
pour vivre pleinement son propre
sacerdoce.11»

Saint Josémaria Escriva célébrait
chaque jour la Sainte Messe avec une
passion d’amoureux, bien conscient
que « par le Sacrement de l’Ordre, le
prêtre est effectivement habilité à
prêter à Notre Seigneur sa voix, ses
mains, tout son être12». Écoutez
comment il décrivait, lors d’une
réunion de famille, cette mystérieuse
éclipse de la personnalité humaine



du prêtre qui devient à ce moment-là
un instrument vivant de Dieu :

« Je parviens à l’autel et je pense tout
de suite : « Josémaria, tu n’es plus
Josémaria Escriva de Balaguer […], tu
es le Christ. Les prêtres, nous
sommes tous le Christ. Je prête au
Seigneur ma voix, mes mains, mon
corps, mon âme : je lui donne tout.
C’est Lui qui dit : Ceci est mon Corps,
ceci est mon Sang, c’est Lui qui
consacre. Autrement, moi je ne
pourrais pas le faire. On y
renouvelle, de façon non sanglante,
le divin Sacrifice du Calvaire. De
sorte que je m’y trouve in persona
Christi, à la place du Christ. Le prêtre
disparaît en tant que personne
concrète : l’abbé un tel, ou tel autre,
ou Josémaria… Pas du tout ! C’est le
Christ.13»

La sainteté sacerdotale en tant que
tâche



La grandeur incomparable du prêtre
tient à son identification
sacramentelle avec le Christ, qui fait
de lui un ipse Christus et le fait agir in
persona Christi, surtout à la
célébration eucharistique et au
ministère de la Réconciliation. « Une
grandeur d’emprunt, disait saint
Josémaria, compatible avec ma
petitesse. Je demande à Dieu Notre
Seigneur, ajoutait-il, d’accorder à
tous les prêtres la grâce de réaliser
saintement les choses saintes, de
refléter, aussi dans notre vie, les
merveilles des grandeurs du
Seigneur.14»

Tout chrétien doit faire en sorte que
sa condition de disciple de Jésus-
Christ se reflète dans toute sa
conduite : sa famille, sa profession,
son activité sociale, publique,
sportive… Et l’existence concrète de
tout prêtre, dans son quotidien,
montre aussi qu’il appartient
spécifiquement au Christ. De par le



caractère indélébile reçu à
l’ordination, on est prêtre les vingt-
quatre heures de la journée, non
seulement lorsqu’on exerce
explicitement son ministère. Il faut
l’avoir très présent à l’esprit, surtout
par les temps qui courent, lorsque
tant de signes qui rappelaient à nos
anciens la primauté de Dieu et de la
vie spirituelle disparaissent petit à
petit de notre société multiculturelle
et multireligieuse. Je ne suis pas
pessimiste mais je tiens à ce que nous
nous efforcions tous pour que les
racines chrétiennes de notre peuple
ne se perdent pas, qu’elles se
manifestent aussi dans nos pieuses
traditions, dans les éléments de la
culture, de l’art et des mœurs.

Le prêtre doit atteindre le but de la
sainteté en suivant un plan incliné,
sous la direction du Saint-Esprit, qui
est celui qui façonne les traits de
Jésus-Christ chez les enfants adoptifs
de Dieu. Dans ce processus, qui dure



toute la vie, avec l’action
surnaturelle de la grâce, la réponse
docile de la créature est absolument
décisive.

Sans l’attachement à pratiquer les
vertus, sans lutte pour les cultiver
quotidiennement, avec constance, la
sainteté devient impossible… Les
habitudes vertueuses qui doivent
structurer la sainteté du prêtre, sur
quoi reposent-elles ? Sur l’union à
Dieu, comme chez tous les fidèles
d’ailleurs car nous sommes tous
appelés à un même but et disposons
des mêmes moyens pour y arriver.
La différence est dans la façon
d’exercer ces vertus. Chez le prêtre,
tout doit être accompli
sacerdotalement, c’est-à-dire, en
considérant toujours la finalité de sa
vocation spécifique, le service des
âmes. Nous devons suivre l’exemple
du Seigneur qui a dit de lui-même : « 
Pro eis sanctifico meipsum, ut sint et



ipse sanctificati in veritate (Jn 17, 19).
»

On n’a pas matériellement le temps
de dresser ne serait-ce qu’une liste
complète des vertus sacerdotales. Je
vais donc me limiter à n’en présenter
que quelques-unes qui sont, à mon
avis, capitales dans l’enseignement et
dans l’exemple de Saint Josémaria.

Vertus humaines du prêtre

Pour appliquer la métaphore de la
construction, aux racines bibliques, il
faut tout d’abord chercher un terrain
solide. Le Christ lui-même fait
allusion à ce besoin lorsqu’il conclut
le Sermon de la Montagne, en parlant
de l’homme prudent qui a construit
sa maison sur le roc, de sorte que
lorsque les vents et les pluies se sont
abattus sur elle, ils n’ont rien pu
contre elle (cf. Mt 7, 24-25).

Dans la vie spirituelle du chrétien, le
terrain ferme de l’édifice spirituel est



défini par les vertus humaines,
puisque la grâce présuppose toujours
la nature. Il convient de ne pas
oublier que le prêtre ne cesse pas
d’être un homme lorsqu’il est
ordonné. Bien au contraire, c’est
précisément pour avoir été pris
d’entre les hommes et fait médiateur
entre les hommes et Dieu (cf. He 5, 1),
qu’il doit prendre soin de sa
préparation humaine, qui le rend
capable de mieux servir les âmes.

« Cette formation, écrit mgr Alvaro
del Portillo, comprend l’ensemble des
vertus humaines qui sont
directement ou indirectement
branchées sur les quatre vertus
cardinales, ainsi que le bagage de
culture générale non ecclésiastique,
indispensable au prêtre afin que,
aidé de la grâce bien évidemment, il
puisse réaliser facilement son
apostolat.15» Mon prédécesseur à la
tête de la Prélature de l’Opus Dei
souligne les raisons essentielles qui



doivent encourager le prêtre à
acquérir et à cultiver ces vertus : «
D’abord, celles-ci sont indispensables
au développement de la vie
spirituelle pour atteindre la
perfection ; ensuite elles sont un
moyen d’exercer l’apostolat avec une
plus grande efficacité.16»

Dans la vie et les enseignements de
saint Josémaria, l’on trouve cet
aspect fondamental de la formation
chrétienne et,,plus spécifiquement,
de la formation sacerdotale. Nous en
avons de nombreuses preuves de son
enfance à son décès en 1975. Les
témoins de son travail pastoral sont
tous d’accord pour dire qu’il fut un
prêtre épris de Jésus-Christ, livré au
service des âmes, doué d’une forte
personnalité harmonieuse, dans
laquelle l’humain et le surnaturel
étaient étroitement fondus dans une
unité de vie. Quant à ses
enseignements, son homélie « Vertus
humaines », recueillie dans Amis de



Dieu, en est le paradigme. L’on y
trouve le fondement théologique du
besoin de cultiver les vertus
humaines : la profondeur de
l’Incarnation du Verbe, Homme
parfait tout en étant Dieu parfait.
C’est dans cette homélie qu’il analyse
les principales vertus qu’un chrétien
et qu’un prêtre doivent cultiver : la
force d’âme, la sérénité, la patience,
l’assiduité au travail, l’ordre, la
diligence, la véracité, l’amour de la
liberté, la sobriété, la tempérance,
l’audace, la magnanimité, la loyauté,
l’optimisme, la joie.

Sur la base de l’humilité

« L’humilité est le fondement de
notre vie, le moyen et la condition de
notre efficacité »17écrit saint
Josémaria en syntonie avec la
tradition spirituelle du
Christianisme. Il parle, évidemment,
du fondement moral puisque le
théologal, comme il l’a prêché par sa



conduite et dans ses enseignements,
s’appuie sur la foi théologale, qui
nous conduit à assumer avec
profondeur le sens de notre filiation
divine en Christ. Cette conviction
présente aux hommes la vérité la
plus profonde sur nous-mêmes et, de
ce fait, elle revalorise
nécessairement l’humilité qui n’est, à
vrai dire, que ce dont parlait la
Sainte d’Avila : « marcher en toute
vérité », avancer dans la foi.

Avec une foi ferme, à la base de toute
réponse chrétienne, on évite l’erreur
de présenter l’humilité comme un
manque de décision ou d’initiative,
comme le renoncement à des droits
qui sont des devoirs. Rien de plus
étranger à la pensée du fondateur de
l’Opus Dei. « Être humble n’est en
rien être sale ou négligé, pas plus que
se montrer indifférent à ce qui se
passe autour de nous, dans un
abandon permanent de nos droits.
C’est encore moins dire tout et



n’importe quoi sur nous-mêmes. Il ne
peut avoir d’humilité là où il y a
cinéma et hypocrisie parce que
l’humilité c’est la vérité.18»

Cette vertu est si importante dans la
vie chrétienne que saint Josémaria
assurait que « de même que l’on
condimente les aliments avec du sel,
pour qu’ils ne soient pas insipides, de
même devons-nous mettre l’humilité
partout dans notre vie19». Et il
utilisait une image classique : «
N’allez pas faire comme ces poules
qui, dès qu’elles ont pondu un seul
œuf, assourdissent toute la maison
de leurs caquètements. Il faut
travailler, réaliser un travail
intellectuel ou manuel, et toujours
apostolique, avec de grandes visées
et de grands désirs de servir Dieu en
restant inaperçus, que le Seigneur
transforme en réalité.20»

Mais revenons à la foi, fondement
théologal, et avec la foi, à



l’espérance : il n’y a pas de sainteté si
l’on ne cultive pas une foi
embrassant toute la réalité, si on ne
cultive pas la vertu de l’espérance
comme la force donnant un élan à ce
pèlerinage sur terre. Dès le début, le
fondateur de l’Opus Dei fut bien
conscient que la mission que Dieu lui
avait confiée dépassait totalement
ses forces. C’est pourquoi il eut
recours, instamment, sans jamais les
abandonner, aux seuls moyens de
mettre à notre portée la toute-
puissance divine : la prière et le
sacrifice. D’innombrables
témoignages montrent qu’il a
quémandé partout, dans les hôpitaux
et les quartiers marginalisés de
Madrid, comme s’il s’agissait d’un
trésor, la prière et l’offrande à Dieu
de la souffrance de beaucoup de gens
délaissés, qui recevaient de lui la
consolation et le souffle de son
assistance sacerdotale.



Nous, les prêtres, nous avons, ô
combien, besoin de faire grandir de
plus en plus notre foi et notre
espérance. Nous sommes plongés
dans une tâche où ce sont les moyens
surnaturels qui comptent le plus, la
seule chose absolument nécessaire
(cf. Lc 10, 42). On a besoin de vrais
miracles pour conduire les âmes vers
Dieu. Cependant « on entend dire
parfois que les miracles sont moins
fréquents aujourd’hui que par le
passé. Ne serait-ce pas que moins
d’âmes vivent une vie de foi ?21» Ces
propos de saint Josémaria sont une
sonnerie d’alarme, un appel à notre
sens des responsabilités, parce que le
prêtre doit être, avant tout, un
homme de foi, un homme
d’espérance. « C’est par la foi, écrit le
Pape, que l’on accède aux biens
invisibles qui constituent l’héritage
de la Rédemption du monde que le
Fils de Dieu a réalisée.22»



La foi est le fondement des choses
qu’on espère, la preuve des réalités
qu’on ne voit pas (He 11, 1). Et c’est «
dans la prière persévérante de
chaque jour, dans la facilité ou
l’aridité, que le prêtre, comme tout
chrétien, reçoit de Dieu […] des
lumières nouvelles, la fermeté dans
la foi, l’espérance sûre de l’efficacité
surnaturelle de son travail pastoral,
un amour renouvelé : en un mot,
l’élan pour persévérer dans ce travail
et la racine de l’efficacité effective de
son travail lui-même23». Nous
pouvons découvrir dans ces propos
de mgr del Portillo, le plus étroit
collaborateur du fondateur de l’Opus
Dei pendant de longues années, une
allusion délicate à la vie spirituelle
de saint Josémaria qui reçut de Dieu
la grâce d’être un contemplatif au
milieu des tâches les plus
absorbantes. Et don Alvaro
d’ajouter : « Sans prière, sans l’effort
d’une prière continuelle, au milieu
de toutes les occupations, il n’y a pas



d’identification au Christ, dans la
mesure où elle est une tâche, qui
s’appuie sur ce qu’elle a de don. Qui
plus est, j’ose dire qu’un prêtre sans
prière, s’il ne fausse pas l’image qu’il
donne du Christ, Modèle pour tous, la
présente comme une nébuleuse qui
n’attire ni n’oriente, qui déboussole
le peuple qui nous voit ou nous
écoute.24»

Charité pastorale

Nous arrivons ainsi à la vertu la plus
définitive et caractéristique de la vie
chrétienne : la charité qui revêt, chez
le prêtre, des aspects précis : c’est
une charité pastorale. En peu de
mots : elle est issue de la conscience
d’être le représentant de Jésus-Christ,
le Pasteur Suprême (1 P 5, 4) des
âmes, qui a donné sa vie pour ses
brebis (cf. Jn 10, 11). Cette conviction
surnaturelle doit encourager le
prêtre à se livrer jusqu’au bout dans
l’exercice de son ministère, puisqu’il



est pressé par la charité du Christ (cf.
2 Co 5, 14). Une charité pastorale
ferme alimentée avec persévérance
par l’Eucharistie et par la prière,
donnera, à son ministère, l’efficacité
des fruits.

La figure de saint Josémaria est
source de lumière à ce propos. Dès
les premiers pas de sa vocation, il ne
s’est pas ménagé dans le don de lui-
même au service des âmes. J’ai parlé
tout à l’heure brièvement de ses
incursions dans les quartiers
extrêmes du Madrid des années 20 et
30, de ses contacts permanents avec
la pauvreté et la maladie, de ses soins
aux mourants, de sa consolation aux
malades, de son instruction
chrétienne aux enfants et aux
adultes. Je puis vous assurer, pour
l’avoir vu de mes yeux, que c’est
ainsi qu’il a dépensé le reste de son
existence, jusqu’au dernier jour :
toujours aux petits soins des autres,
des proches ou des plus éloignés, des



connus et des inconnus : il priait et se
sacrifiait de bon cœur pour toutes les
âmes sans exception.

Dieu assume de façon particulière la
personne du prêtre et cela se fait à
l’ordination sacerdotale. Il fait que le
prêtre soit attaché et entièrement
consacré au service et à l’amour total
du Christ. La richesse de ce don est
d’une telle envergure que le prêtre
peut faire siennes, avec une
profondeur toute spéciale, les paroles
de l’Apôtre : mihi vivere Christus est
(Ph 1, 21), vivo autem iam non ego,
vivit vero in me Christus (Ga 2, 20).
Par ailleurs, la mission reçue a un
caractère universel : le prêtre est
envoyé au monde entier, comme un
instrument vivant du Christ, qui s’est
livré lui-même pour nous afin de nous
racheter de toute iniquité et de
purifier un peuple qui lui appartienne
en propre, zèle pour le bien (Tt 2, 14).



L’identification sacramentelle au
Christ, avec la mission reçue, sont à
la base des exigences particulières de
la charité pastorale et accordent au
prêtre une place spéciale dans le
mystère du Christ et de l’Église. En
parlant de la profondeur doctrinale
que le concile Vatican II avait atteinte
à ce sujet, mgr Alvaro del Portillo
écrit : « Si l’on considère que l’Amour
incarné parmi les hommes a évité
tout attachement humain — encore
que juste et noble —qui aurait pu,
d’une façon ou d’une autre, entraver
ou diminuer le plein épanouissement
de son entière consécration
ministérielle, on comprend alors
combien il sied au prêtre de faire de
même, en renonçant librement, par
son célibat, à ce qui en soi est bon,
voire de saint, pour s’unir plus
facilement et tout cœur au Christ et
par Lui et en Lui se consacrer plus
librement au service de Dieu et des
hommes.25»



Le célibat sacerdotal est perçu
comme une manifestation de
l’oblation complète de sa vie que le
prêtre, librement, offre au Christ et à
l’Église. Sous cet angle-là, l’on saisit
parfaitement les propos de saint
Josémaria lors d’un moment
d’entretien familial, en 1969 : « Le
prêtre, s’il a un esprit sacerdotal
authentique, s’il est un homme de vie
intérieure, ne pourra jamais se sentir
seul. Personne n’aura un cœur aussi
épris que le sien. Il est l’homme de
l’Amour, le représentant parmi les
hommes de l’Amour fait homme. Il
vit par Jésus-Christ, pour Jésus-Christ
et en Jésus-Christ. C’est une réalité
divine qui me touche au plus
profond de moi-même, lorsque tous
les jours, j’élève le Calice et la Sainte
Hostie que je tiens dans mes mains.
Je dis lentement, en les savourant,
ces paroles du Canon : Per Ipsum, et
cum Ipso et in Ipso… c’est par Lui,
avec Lui et en Lui que je vis pour les
âmes. C’est de son Amour et pour son



Amour que je vis, en dépit de mes
misères personnelles. Et malgré ces
misères, voire peut-être à cause
d’elles, mon Amour est un amour qui
se renouvelle chaque jour.26»

Fraternité sacerdotale

En aimant toutes les âmes sans
exception, saint Josémaria vouait
cependant un amour de prédilection
à ses frères prêtres. J’ai déjà parlé de
la joie avec laquelle il les retrouvait,
pour apprendre de leur don, si
souvent héroïque, et pour leur
transmettre en même temps quelque
chose de son expérience personnelle.
Mais je ne peux pas ne pas évoquer
son dévouement concret pour les
prêtres, spécialement pendant les
années où il vécut en Espagne. Dans
les années 40, à la demande des
évêques diocésains, il prêcha
beaucoup de retraites au clergé qui
avait besoin d’aide spirituelle après
la terrible épreuve de la persécution



religieuse des années précédentes.
Saint Josémaria s’y est livré à fond et
il est arrivé, parfois, à s’occuper de
plus de mille prêtres en une seule
année.

Jusqu’à la fin de sa vie, il fit une
demande pressante au Seigneur, afin
que Dieu envoie à l’Église beaucoup
de vocations sacerdotales. Quant à
lui, il a préparé et orienté vers les
séminaires un grand nombre de
jeunes pouvant devenir prêtres. Il
encourageait les fidèles laïcs à prier
instamment le Maître de la moisson,
d’envoyer des ouvriers à sa moisson
(cf. Mt 9, 37-38). Pour saint
Josémaria, le pouls de la vitalité
surnaturelle d’un diocèse est à la
mesure du nombre de vocations
sacerdotales dont les prêtres eux-
mêmes sont les premiers
responsables.

Il était ô combien triste lorsqu’il en
rencontrait un ayant négligé ce



travail ! En effet cette négligence est
le signe certain que le prêtre lui-
même n’est pas content de son appel.
Je pense maintenant à sa réponse
immédiate lorsqu’on lui demanda un
jour pourquoi les vocations se
faisaient rares au séminaire. « Il se
pourrait que, très souvent, la
première cause tienne à ce que nous,
les prêtres, nous n’appréciions pas le
trésor que nous avons entre nos
mains. Aussi n’allumons-nous pas
chez les jeunes le désir de posséder
ce trésor. Les séminaires seraient
pleins si nous aimions davantage
notre sacerdoce.27»

Sa préoccupation pour la sainteté du
clergé venait de loin. Il voyait
clairement que le premier apostolat
des prêtres doit être celui des prêtres
eux-mêmes. Ne jamais les laisser
seuls dans la peine, partager leur
joie, les encourager dans la difficulté,
les raffermir au moment du doute…
Il a gravé au feu dans son âme ces



paroles de la Sainte Écriture : frater,
qui adiuvatur a fratre, quasi civitas
firma (Pv 18, 19), le frère aidé par son
frère est comme une ville forte.

Cette volonté d’aider ses frères dans
le sacerdoce était si intense qu’en
1950, lorsque l’Opus Dei avait déjà
reçu l’approbation définitive du
Saint-Siège, il a pensé à se consacrer
entièrement aux prêtres diocésains.
Ayant déjà offert au Seigneur le
sacrifice d’Abraham — il était prêt,
en effet, à quitter l’Œuvre si cela
avait été nécessaire — le Ciel lui fit
voir que ce sacrifice n’était
nullement nécessaire. En effet,
l’esprit de l’Opus Dei apprenant aux
chrétiens à se sanctifier au beau
milieu du monde, chacun à son
travail personnel, il y avait donc une
place pour que les prêtres diocésains
y rencontrent Dieu. Il suffisait qu’en
pleine communion avec leur évêque
ordinaire et avec le presbytérium du
diocèse, ils cherchent la sainteté dans



l’exercice de leurs devoirs
ministériaux, en étant profondément
attachés à l’évêque diocésain, qu’ils
vénèrent et à leurs frères dans le
sacerdoce. Les portes de la Société
Sacerdotale de la Sainte Croix, dont
faisaient déjà partie les clercs
incardinés dans l’Opus Dei, étaient
largement ouvertes pour y accueillir
les prêtres diocésains ayant reçu cet
appel divin spécifique.

Aujourd’hui, sur ces terres de la
Rioja, où, depuis fort longtemps, le
travail de l’Opus Dei est parfaitement
intégré dans le diocèse, j’élève un
cœur reconnaissant à la Très Sainte
Trinité pour les fruits copieux que la
Société Sacerdotale de la Sainte Croix
y a produits et continue d’y produire,
au service de l’Église universelle et
des Églises particulières. Tout est le
fruit de la grâce que Dieu nous
octroie par l’intermédiaire de sa Très
Sainte Mère, grâce à laquelle saint
Josémaria sut répondre, il y a déjà



quatre-vingt-cinq ans, lorsqu’à
Logroño précisément, il reçut l’appel
au sacerdoce.

Discours prononcé lors de l'acte
académique célébré en l'honneur
de saint Josémaria, au séminaire
diocésain de Logroño, en Espagne

Notes

1. SAINT JOSÉMARIA ESCRIVA,
Homélie Prêtre pour l’éternité. 13
avril 1973.

2. SAINT JOSÉMARIA ESCRIVA, Notes
prises lors d’une réunion de famille,
28 mars 1966.

3. SAINT JOSÉMARIA ESCRIVA, Lettre
du 2 février 1945, n° 4.

4 Ps 118/119, 100.

5. CONCILE VATICAN II, Const. Dogm.
Lumen gentium, n° 40.



6. SAINT JOSÉMARIA ESCRIVA, 
Chemin, n° 285.

7. SAINT JOSÉMARIA ESCRIVA,
Homélie Prêtre pour l’éternité. 13
avril 1973.

8. JEAN-PAUL II, Don et mystère.

9. JEAN-PAUL II, Don et mystère.

10. SAINT JOSÉMARIA ESCRIVA,
Homélie Prêtre pour l’éternité. 13
avril 1973.

11. JEAN-PAUL II, Don et mystère.

12. SAINT JOSÉMARIA ESCRIVA,
Homélie Prêtre pour l’éternité. 13
avril 1973.

13. SAINT JOSÉMARIA ESCRIVA,
Notes prises lors d’une réunion de
famille, 10 mai 1974.

14. SAINT JOSÉMARIA ESCRIVA,
Homélie Prêtre pour l’éternité. 13
avril 1973.



15. MGR. ALVARO DEL PORTILLO, 
Vocation et mission du prêtre, Le
Laurier, Paris 1991, page 16.

16. MGR. ALVARO DEL PORTILLO, 
Vocation et mission du prêtre, Le
Laurier, Paris 1991, pages 18-19.

17. SAINT JOSÉMARIA ESCRIVA,
Lettre du 23 mars 1930, n° 20.

18. SAINT JOSÉMARIA ESCRIVA Notes
prises lors d’une méditation, 25
décembre 1972.

19. SAINT JOSÉMARIA ESCRIVA Notes
prises lors d’une méditation, 25
décembre 1972.

20. SAINT JOSÉMARIA ESCRIVA Notes
prises lors d’une méditation, 25
décembre 1972.

21. SAINT JOSÉMARIA ESCRIVA, Amis
de Dieu, n° 190.

22. JEAN-PAUL II, Don et mystère.



23. MGR. ALVARO DEL PORTILLO, 
Vocation et mission du prêtre, Le
Laurier, Paris 1991, page 105.

24. MGR. ALVARO DEL PORTILLO, 
Vocation et mission du prêtre, Le
Laurier, Paris 1991, page 105.

25. MGR. ALVARO DEL PORTILLO, 
Vocation et mission du prêtre, Le
Laurier, Paris 1991, page 55.

26. SAINT JOSÉMARIA ESCRIVA,
Notes prises lors d’une réunion de
famille, 10 avril 1969.

27. SAINT JOSÉMARIA ESCRIVA,
Notes prises lors d’une réunion avec
des prêtres, 3 novembre 1972.

Actes du congrès international « La
grandeur de la vie ordinaire » , Vol.
X Holy Priests, Priests “through
and through”, EDUSC, 2004.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/pretre-et-
seulement-pretre-saint-josemaria-

modele-de-vie-sacerdotale/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/pretre-et-seulement-pretre-saint-josemaria-modele-de-vie-sacerdotale/
https://opusdei.org/fr-cm/article/pretre-et-seulement-pretre-saint-josemaria-modele-de-vie-sacerdotale/
https://opusdei.org/fr-cm/article/pretre-et-seulement-pretre-saint-josemaria-modele-de-vie-sacerdotale/
https://opusdei.org/fr-cm/article/pretre-et-seulement-pretre-saint-josemaria-modele-de-vie-sacerdotale/

	Prêtre et seulement prêtre. Saint Josémaria, modèle de vie sacerdotale

