
opusdei.org

Nouvelles
découvertes (II) : «
Jésus est mon ami
intime »

Saint Josémaria se savait
toujours accompagné de Jésus,
le «Grand Ami» qui comprend
nos soucis et nos inquiétudes,
«étant lui aussi un homme».

13/11/2017

Les Évangiles nous montrent que
Jésus rencontrait des personnes très
diverses : des malades cherchant à
être guéris, des pécheurs souhaitant



être pardonnés, des curieux, même
des espions… Cela dit, autour de lui
on voit surtout évoluer ses amis. Car
c’est ainsi que Jésus appelle ses
disciples : « mes amis » (Lc 12, 4). Il
est émouvant de le voir devant le
tombeau de Lazare alors que ses
larmes émues suscitent ce
commentaire chez les Juifs : « Voyez
comme il l’aimait ! » Plus tard, au
cours de la Dernière Cène, il
dévoilera aux apôtres le sens de sa
mort sur la Croix : « Nul n’a plus
grand amour que celui-ci : déposer sa
vie pour ses amis » (Jn 15, 13). Et
d’ajouter, peut-être en raison de leur
surprise : « Je ne vous appelle plus
serviteurs, car le serviteur ne sait pas
ce que fait son maître ; mais je vous
appelle amis, parce que tout ce que
j’ai entendu de mon Père, je vous l’ai
fait connaître » (Jn 15, 15)

Poussé par l’amour qu’il nous porte,
Jésus fait de nous ses amis. Le don de
l’Esprit Saint nous place dans une



nouvelle relation avec Dieu. Nous
recevons l’Esprit du Christ qui nous
fait enfants du Père et nous introduit
dans une intimité spéciale avec
Jésus : à vrai dire, il nous identifie à
lui. Cependant, ce faisant il ne
dissout pas notre individualité ni
n’élimine notre personnalité, car
l’identification au Christ se vit plutôt
par le biais de l’amitié avec lui. La
vie de la grâce inaugure une relation
qui nous permet d’être à tu et à toi
avec Dieu : nous le connaissons dans
son mystère et nous pouvons agir
comme lui. Cette unité profonde de
connaissance et d’intentions rend
possible que, tout en étant de
pauvres créatures, nous
expérimentions Dieu au plus intime
de nous-mêmes, comme saint
Augustin le disait ; et que nous
puissions vouloir et chercher les
mêmes choses que lui. C’est
précisément en cela que consiste
l’amitié : idem velle, idem nolle, aimer
et rejeter les mêmes choses.



« Une nouvelle découverte »

Dès sa jeunesse, saint Josémaria
apprit que Jésus était un ami et un
ami très spécial. Il a déversé cette
expérience assez ancienne dans un
point de Chemin : « Tu cherches la
compagnie d’amis qui, par leur
conversation et leur affection, par
leur amitié, te rendent plus
supportable l’exil en ce monde…,
bien que les amis trahissent parfois.
— Cela ne me paraît pas mal. Mais…
que ne recherches-tu, chaque jour
plus intensément, la compagnie, la
conversation du grand Ami qui ne
trahit jamais ? »[1]

C’était quelque chose qu’il avait
appris des années plus tôt et que ses
biographes mettent en rapport avec
un conseil reçu au séminaire dans la
direction spirituelle[2]. Le temps
passant, il est allé en approfondissant
sa découverte de l’amitié avec le
Christ. Un moment important de



cette évolution a probablement été la
période où le panorama immense de
sa filiation divine s’est ouvert à ses
yeux. Alors qu’il se trouvait à Ségovie
pour faire une retraite spirituelle, il a
écrit : « Premier jour. Dieu est mon
Père. — Je ne sors pas de cette
considération. — Jésus est mon Ami
intime, (encore une découverte de
taille), qui m’aime avec toute la
divine folie de son Cœur. Jésus… mon
Dieu… qui est aussi un homme »[3].

Il décrit cette expérience comme «
une autre découverte » — la
première étant la paternité de Dieu
— autrement dit, comme quelque
chose de déjà connu mais qui
s’ouvrait à ses yeux sur un mode
nouveau. Cette découverte fut en
premier lieu pour saint Josémaria
une source de consolation. Au début
de ces années trente, il avait devant
lui la tâche immense d’accomplir la
volonté que Dieu lui avait manifestée
le 2 octobre 1928. Il avait un message



à communiquer à tous les hommes et
à réaliser dans l’Église. Pour ce faire,
il « n’avait aucun moyen matériel,
uniquement vingt-six ans, la grâce de
Dieu et la bonne humeur. C’est tout
»[4]. Le panorama qu’ouvrait cette
nouvelle découverte le confirmait
dans l’idée qu’il n’était pas seul pour
accomplir sa mission. Jésus
l’accompagnait, son Ami, qui
comprenait parfaitement ses soucis
et ses inquiétudes, étant lui aussi un
« homme ».

Le Cœur de Jésus fut pour saint
Josémaria une double révélation :
d’une part, « la charité immense du
Seigneur » puisque « le Cœur de
Jésus, c’est le cœur de Dieu incarné
»[5] ; et d’autre part, la
compréhension et la tendresse de
Jésus face à nos limites, à nos
difficultés et à nos chutes. Dans ses
moments de prière, il a peut-être
expérimenté ce qu’il a versé dans un
autre point de Chemin : « Jésus est



ton ami. — l’Ami. — Avec un cœur de
chair comme le tien. — Avec des
yeux pleins de bonté, qui ont versé
des larmes pour Lazare… —Et il
t’aime, toi, autant que Lazare. »[6]
Cet Amour, à la fois divin et humain,
infini et tout proche, constituait un
point d’appui très ferme lui
permettant d’aller de l’avant en toute
circonstance, tout en donnant un
réalisme et un sens renouvelé de
l’urgence à l’ensemble de sa vie
intérieure [7].

Un chemin ouvert à tout le monde

Saint Josémaria encourageait ceux
qui s’approchaient de lui à
emprunter la voie de l’amitié avec le
Christ. Il leur expliquait que la
fréquentation du Maître n’exige pas
trop de formalités ni de méthodes
compliquées. Il suffit de s’approcher
de lui avec simplicité, comme on le
fait avec n’importe quel ami. En fin
de compte, c’est ainsi que s’y sont



pris ceux qui l’aimaient le plus,
tandis qu’il était parmi eux : « As-tu
mesuré toute l’affection, toute la
confiance avec lesquelles ses amis
traitaient le Christ ? Avec un parfait
naturel les sœurs de Lazare lui
reprochent son absence : nous
t’avons prévenu ! Si tu avais été là !…
— Confie-lui, en toute tranquillité :
Apprends-moi à te montrer le même
amour d’amitié que Marthe, Marie et
Lazare ; celui que te montraient aussi
les douze premiers, même si, au
début, ils te suivaient pour des
raisons peu surnaturelles. »[8]

Les jeunes qui s’approchaient de
saint Josémaria étaient étonnés du
naturel avec lequel il s’adressait au
Seigneur et encourageait les autres à
le fréquenter. Sans jamais se lasser, il
a proposé ce chemin tout au long de
sa vie. L’un des premiers qui ont
glosé certains de ses enseignements
l’exprimait ainsi : « Pour en arriver à
cette amitié il faut que toi et moi



nous nous approchions de lui, que
nous le connaissions et l’aimions
»[9]. L’amitié requiert la
fréquentation et c’est à cela que nous
invite la découverte de Jésus comme
ami : « Tu m’as écrit : « Prier, c’est
parler avec Dieu. Mais de quoi ? » —
De quoi ? De lui, de toi : joies,
tristesses, succès et défaites, nobles
ambitions, soucis quotidiens…,
faiblesses ! Actions de grâces et
demandes, Amour et réparation. En
deux mots, le connaître et te
connaître : « se fréquenter ! »[10]

Dans ces mots retentit ce « noverim
Te, noverim me » dont parlait saint
Augustin : Seigneur, faites que je
vous connaisse et que je me
connaisse ! [11], ou ce « commerce
d’amitié où l’on s’entretient seul à
seul avec celui dont nous savons qu’il
nous aime » [12] de saint Thérèse
d’Avila. En définitive, la
fréquentation personnelle de Jésus-
Christ est le nerf de la vie intérieure.



Pour ceux qui recherchent la sainteté
au milieu du monde, cela consiste à
apprendre à le rencontrer dans
toutes les circonstances du quotidien,
pour engager avec lui un dialogue
continu.

Il ne s’agit pas d’un idéal irréalisable,
mais de quelque chose que beaucoup
ont su mettre en œuvre dans leur
propre vie. Dans le travail quotidien,
dans la vie familiale, dans les rues de
la ville et aux champs, sur les
sentiers de montagne et dans la
mer… partout nous pouvons
reconnaître le Christ qui nous attend
et nous accompagne comme un ami.
D’innombrables fois, saint Josémaria
a répété que « nous autres, enfants
de Dieu, nous devons être des
contemplatifs : des gens qui, dans la
rumeur de la foule, savent atteindre
au silence de l’âme dans un entretien
permanent avec le Seigneur ; en le
regardant comme on regarde un
Père, comme on regarde un Ami que



l’on aime à la folie. »[13] Notre vie
tout entière tient dans notre prière,
comme cela arrive dans les
entretiens entre amis où l’on parle de
tout. « Les Actes des Apôtres nous
disent que, après la Résurrection, le
Seigneur rassemblait ses disciples et
qu’ils s’entretenaient in multis
argumentis. Ils parlaient de
beaucoup de choses, selon les
questions qu’ils lui posaient : ils
avaient une « tertulia » (une réunion
de famille) »[14].

En plus de cette fréquentation
continuelle, qui fait de notre vie le
sujet de notre conversation avec
Dieu, nous pouvons aussi essayer de
mieux le connaître, en le cherchant
là où il a voulu demeurer plus
explicitement. Parmi ces lieux, nous
allons en évoquer trois.

Les récits des amis du Seigneur

Les évangélistes ont recueilli, sous
l’inspiration de l’Esprit Saint, les



principaux souvenirs du Maître.
Saint Josémaria était un homme
amoureux de Jésus, c’est pourquoi «
la Sainte Bible, spécialement les
Évangiles, ne fut pas uniquement
entre ses mains un bon livre de
lecture pour une instruction
profitable, mais le lieu d’une
rencontre avec le Christ »[15].

Depuis le début, ceux qui
s’approchaient du travail de
formation de l’Œuvre comprenaient
vite que ce jeune prêtre était une
âme qui vivait dans une union
intime avec Dieu. Cette intimité se
manifestait dans sa prédication : « Il
s’adressait au tabernacle, pour parler
à Dieu, avec le même réalisme avec
lequel il nous parlait ; […] nous nous
sentions mêlés aux apôtres et aux
disciples du Seigneur, comme l’un
d’entre eux»[16]. Cette approche de
l’Écriture est celle qu’il a
recommandée par la suite. Nous
l’avons certainement souvent



considéré : « Dans ta prière, je te
conseille d’intervenir dans les scènes
de l’Évangile, comme un personnage
de plus. Représente-toi d’abord la
scène ou le mystère, qui te servira à
te recueillir et à méditer. Ensuite
mets à contribution ton intelligence
pour contempler un trait de la vie du
Maître : son Cœur attendri, son
humilité, sa pureté, son
accomplissement de la Volonté du
Père. Puis raconte-lui ce qui t’arrive
d’ordinaire dans ce domaine, ce qui
se passe chez toi, en ce moment.
Demeure attentif. Il voudra peut-être
t’indiquer quelque chose : c’est alors
que viendront les motions
intérieures, les découvertes, les
reproches »[17].

Dans ce conseil, il nous dévoile un
secret de son âme. Commentant cette
façon de s’approcher de l’Écriture, le
bienheureux Álvaro del Portillo
signalait : « La familiarité avec Notre
Seigneur, avec sa Mère, sainte Marie,



avec saint Joseph, et les douze
premiers apôtres, avec Marthe,
Marie et Lazare, avec Joseph
d’Arimathie et Nicodème, avec les
disciples d’Emmaüs et avec les
saintes femmes, est quelque chose de
vivant, conséquence et résultat d’une
conversation ininterrompue, de la
volonté de s’introduire dans les
scènes du saint Évangile pour y être
un personnage de plus. » [18]

La validité de cette manière de prier
est confirmée par la vie et les
enseignements de beaucoup de
saints. C’est la même que les derniers
pontifes romains ont recommandée
en soulignant l’importance de
s’approcher de l’Évangile dans une
attitude de prière et en suggérant la
pratique de la lectio divina. Il s’agit
de lire l’Évangile sans hâte, en s’y
attardant. Devant un passage, nous
pouvons nous arrêter et penser : «
Comment était tout cela ? » pour,
ensuite, entrer dans la scène «



comme un personnage de plus », en
imaginant le visage des gens, celui de
Jésus. Nous chercherons alors à saisir
le sens de ses propos, bien conscients
que dans certains cas ils peuvent
requérir des explications, car il s’agit
d’un texte ancien, appartenant à une
culture en partie différente de la
nôtre. D’où l’importance de disposer
d’une version du texte munie de
notes et de s’appuyer sur la lecture
de bons livres sur l’Évangile et sur
l’Écriture.

Ensuite, nous relisons le texte et nous
demandons : « Seigneur, qu’est-ce
que ce texte me dit à moi ? Qu’est-ce
que tu veux changer dans ma vie
avec ce message ? Qu’est-ce qui
m’ennuie dans ce texte ? Pourquoi
cela ne m’intéresse-t-il pas ? » Ou : «
Qu’est-ce qui me plaît, qu’est-ce qui
me stimule dans cette Parole ?
Qu’est-ce qui m’attire ? Pourquoi est-
ce que cela m’attire ? » [19] Il se peut
que nous pensions à quelqu’un de



proche qui a besoin de nous ou que
nous nous rappelions que nous
devons présenter nos excuses à
quelqu’un d’autre… Pour finir, nous
nous demanderons : Comment
pourrais-je répondre dans ma vie à
ce que Jésus me propose dans ce
texte ? « Demeure attentif. Il voudra
peut-être t’indiquer quelque chose :
c’est alors que viendront les motions
intérieures, les découvertes, les
reproches. » [20]. Peut-être tirera-t-il
de nous un peu d’amour, le désir
d’être plus généreux et, toujours, la
certitude qu’il se tient près de nous.
Cette contemplation de la vie du
Seigneur est fondamentale pour le
chrétien, étant donné qu’elle « tend à
créer en nous une vision sapientielle
de la réalité, conforme à Dieu, et à
former en nous « la pensée du Christ
» (1 Co 2, 16) »[21].

Assurément, il existe beaucoup
d’autres voies pour fréquenter Jésus
dans l’Écriture. C’est pourquoi, saint



Josémaria ne cherchait pas à
proposer une méthode, mais donnait
uniquement quelques conseils
pratiques, utiles pour la méditation
et la contemplation, jusqu’à en
arriver à « pousser des cris d’amour
ou de douleur, d’action de grâce, de
demande, et à prendre des
résolutions, le fruit mûr d’une prière
authentique »[22].

Le Seigneur nous attend dans le
tabernacle

« Quand tu t’approches du
tabernacle, songe que lui… il t’attend
depuis vingt siècles. » [23]
L’Eucharistie est sans aucun doute
un lieu privilégié pour rencontrer
Jésus-Christ et entamer une amitié
avec lui. Tel est le chemin suivi par
saint Josémaria. Sa foi en la présence
vivante du Christ se manifestait dans
tous ses gestes devant le Très Saint
Sacrement. Encarnita Ortega, qui l’a
rencontré pendant les années



quarante, se rappelait la première
méditation qu’elle l’a entendu
prêcher et à laquelle elle avait
assistée poussée par une certaine
curiosité : « Son recueillement, très
naturel, sa génuflexion devant le
tabernacle et la façon de commenter
la prière d’introduction de la
méditation, en nous encourageant à
être conscientes que le Seigneur était
là et qu’il nous regardait et nous
écoutait, tout cela m’a fait aussitôt
oublier mon désir d’écouter un grand
orateur ». En revanche, un chemin
s’est frayé en elle pour une
perception aigüe du « besoin
d’écouter Dieu et d’être généreuse
avec lui »[24].

C’est le même souvenir que gardent
tous ceux qui l’ont vu célébrer la
sainte messe : « Sa façon de célébrer
la sainte messe, le ton sincère et très
concentré avec lequel il récitait les
différentes oraisons, sans la moindre
affectation, ses génuflexions et le



respect des autres rubriques
liturgiques, m’ont vivement
impressionné : Dieu était là,
réellement présent »[25]. Il ne
s’agissait pas de choses spéciales,
mais de la façon de se tenir et de se
mouvoir, l’intensité des oraisons, le
recueillement. Nous aussi, nous
pouvons nous adresser ainsi à Dieu,
si nous vivons avec l’assurance que
le Christ, l’« Ami intime », est
vraiment présent dans l’Eucharistie.
À ceux qui habitaient dans la
première Résidence de l’Œuvre,
lorsqu’il fut enfin possible d’y faire la
Sainte Réserve dans le tabernacle, le
Père leur rappelait que Dieu « est un
résident de plus, le premier ; aussi
encourageait-il chacun à passer des
moments avec lui pour lui tenir
compagnie, à le « saluer » par une
génuflexion en arrivant à DYA ou en
en sortant ; ou à accourir par la
pensée au tabernacle, depuis notre
chambre »[26].



Si nous y mettons le cœur, ces détails
mineurs expriment notre foi tout en
la nourrissant : tourner notre pensée
vers Dieu lorsque nous voyons une
église, lui rendre une courte visite
pendant la journée, faire en sorte de
vivre la messe avec intensité et
recueillement, nous porter par
l’imagination jusqu’au tabernacle
pour saluer le Seigneur ou lui offrir
notre travail… Des détails mineurs,
ceux-là mêmes que nous pratiquons
avec nos amis, lorsque nous allons
les voir ou leur envoyons un message
pendant la journée.

Le Christ présent chez ceux qui
nous entourent

Le commandement de l’amour est le
signe distinctif de ceux qui suivent le
Christ. Ce n’est pas uniquement un
genre de vie mais quelque chose qui
naît de la croyance que Jésus-Christ
lui-même est présent chez ceux qui
nous entourent. Il s’agit d’un



enseignement radical du Seigneur : à
plusieurs reprises il nous rappelle
qu’en prenant soin de ceux qui ont
besoin de nous — et tout le monde,
chacun à sa manière, a besoin de
nous — c’est en réalité de lui-même
que nous prenons soin [27]. Voilà
pourquoi il est si important de «
reconnaître dans nos frères les
hommes le Christ, qui vient à notre
rencontre » [28]

Saint Josémaria a toujours essayé de
rencontrer le Christ d’abord parmi
les plus nécessiteux. Au début des
années trente, il a consacré un bon
nombre d’heures à visiter des
familles démunies dans les
faubourgs de Madrid, à soigner des
malades dans les hôpitaux de la
capitale et à faire une catéchèse aux
enfants pauvres. Plus tard, il a su
communiquer le sens de l’urgence de
ces soins aux jeunes qui
s’approchaient de l’Œuvre, tout en
leur faisant sentir l’affection divine



et humaine qu’il éprouvait à leur
égard. Francisco Botella, par
exemple, se rappelait qu’au moment
de faire sa connaissance, il l’avait
accueilli « comme s’il me connaissait
depuis toujours ; je garde encore
dans ma mémoire son regard
profond qui pénétra jusqu’au
tréfonds de mon âme et sa joie qui
me remua et me remplit de joie et de
paix. J’ai eu l’impression qu’il me
connaissait dans ma vie intime. En
même temps tout se déroulait avec
un naturel et une simplicité qui me
faisaient sentir comme chez moi
»[29]. Un autre de ces jeunes, pas
particulièrement sentimental,
reconnaissait qu’« il prenait soin de
nous comme nos mères elles-mêmes
n’auraient pu le faire »[30].

Chez tous ces jeunes, comme chez les
pauvres et les malades, saint
Josémaria avait trouvé son Ami. Des
années plus tard, « pensif, entouré de
ses fils, il les questionnait : “Mes



enfants, savez-vous pourquoi je vous
aime tant ?” Après un court silence,
le Père ajoutait : “Parce que je vois
bouillonner en vous le sang du
Christ” »[31]. Jésus, son Ami, l’avait
amené à le rencontrer chez les gens
qui l’entouraient, spécialement les
plus nécessiteux. Nous aussi, en plus
de l’Église et de l’Eucharistie, « nous
sommes appelés à servir Jésus
crucifié dans chaque personne
marginalisée, à toucher sa chair
bénie dans celui qui est exclu, qui a
faim, qui a soif, qui est nu, détenu,
malade, sans travail, persécuté,
déplacé, migrant. Nous trouvons là
notre Dieu, nous touchons là le
Seigneur. » [32]

Lucas Buch

[1]. Saint Josémaria, Chemin n° 88.



[2]. Chemin, edición crítico-histórica
de P. Rodriguez, 3ª ed., Rialp, Madrid
2004, commentaire du n° 88. Cfr. R.
Herrando, Los años de seminario de
Josemaría Escrivá en Zaragoza
(1920-1925), Rialp, Madrid 2002,
197-201

[3]. San Josemaría, Notes intimes, n°
1637 (cité dans Chemin, edición
crítico-histórica, commentaire du n°
422). Le premier jour de la retraite
fut le 4 octobre 1932. Le texte a servi
de base à Forge n° 2.

[4]. Lettre 29 décembre 1947/14
février 1966, n° 11, cité par A.
Vázquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, vol. 1, Rialp, Madrid 1997,
308.

[5]. Quand le Christ passe, n° 169.

[6]. Chemin n° 422.

[7]. Cf. Ibid. nos 244, 436.



[8]. Forge n° 495.

[9]. S. Canals, Ascética meditada,
Rialp, Madrid 2011, ch. “Jesús, como
amigo”.

[10]. Chemin n° 91.

[11]. Saint Augustin, Soliloques II, 1,
1.

[12]. Sainte Thérèse d’Avila, Livre de
la vie, ch. 8, n° 5.

[13]. Forge n° 738.

[14]. Saint Josémaria, cité dans Dos
meses de catequesis, vol. II, 651 (AGP,
Biblioteca P04).

[15]. S. Hahn, “San Josemaría Escrivá,
lector de la Sagrada Escritura”, en
Romana, 40 (2005)

[16]. Souvenirs de F. Botella, en J.L.
González Gullón, DYA. La Academia y
Residencia en la historia del Opus



Dei (1933-1939), Madrid, Rialp 2016,
3ª ed., 429.

[17]. Amis de Dieu, n° 253.

[18]. Bienheureux Álvaro del Portillo,
« Présentation » de Quand le Christ
passe.

[19]. Pape François, Exhort. ap. 
Evangelii gaudium, 24 novembre
2013, n° 153.

[20]. Amis de Dieu, n° 253.

[21]. Benoît XVI, Exhort. ap. Verbum
Domini, (30 octobre 2010), n° 87.

[22]. Javier Echevarría, “San
Josemaría Escrivá, maestro de
oración en la vida ordinaria”,
Magnificat 2006.

[23]. Chemin n° 537.

[24]. Souvenirs cité dans A. Vázquez
de Prada, El Fundador del Opus Dei,
vol. II, Rialp, Madrid 2002, 555.



[25]. Souvenirs de Francisco Ponz,
dans A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. II, 407.

[26]. DYA. La Academia y
Residencia..., 342.

[27]. Cf. Mt 10, 40 ; 25,40 ; Lc 10, 16.

[28]. Quand le Christ passe, n° 111.

[29]. Souvenir de F. Botella, en DYA.
La Academia y Residencia..., 433.

[30]. Souvenir de J. Jiménez Vargas,
en DYA. La Academia y Residencia...,
443.

[31]. Cité dans A. Vázquez de Prada,
El Fundador del Opus Dei, vol. III,
Rialp, Madrid 2003, 405.

[32]. Pape François, Chemin de Croix
avec les jeunes lors de la Journée
Mondiale de la Jeunesse, 39 juillet
2016.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/nouvelles-
decouvertes-ii-jesus-est-mon-ami-

intime/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/nouvelles-decouvertes-ii-jesus-est-mon-ami-intime/
https://opusdei.org/fr-cm/article/nouvelles-decouvertes-ii-jesus-est-mon-ami-intime/
https://opusdei.org/fr-cm/article/nouvelles-decouvertes-ii-jesus-est-mon-ami-intime/
https://opusdei.org/fr-cm/article/nouvelles-decouvertes-ii-jesus-est-mon-ami-intime/

	Nouvelles découvertes (II) : « Jésus est mon ami intime »

