
opusdei.org

Noël, la lumière de
Bethléem

Sur le point de fêter Noël,
souvenons-nous que Jésus est
né " pour éclairer notre chemin
sur la terre ".

23/12/2022

Ô Christ, ô Rédempteur de tous, issu
du Père, Fils unique, toi qui seul,
avant le principe, est né
ineffablement, «Christe, redemptor
omnium, / ex Patre, Patris Unice, /
solus ante principium / natus
ineffabiliter»[1]. Tels sont les
premiers mots que l’Église prononce



chaque année au début du temps de
Noël. Le silence de cette nuit nous
conduit vers l’éternité de Dieu. Dans
le mystère qui est célébré ces jours-
ci, dans les moments de prière
devant la crèche, dans une vie de
famille plus intense, nous voulons
contempler la Parole qui s’est faite
Enfant; la regarder avec «les
dispositions d’humilité d’une âme
chrétienne —ne pas vouloir réduire
la grandeur de Dieu à nos pauvres
concepts [...], mais comprendre que
ce mystère, dans son obscurité, est
une lumière qui guide la vie des
hommes»[2].

Une lumière qui nous conduit au
Père

«Dieu est Lumière»(1 Jn 1, 5): point
d’obscurité en lui. Lorsqu’il
intervient dans l’histoire des
hommes, les ténèbres se dissipent.
C’est pourquoi nous chantons le jour
de Noël : «Lux fulgebit hodie super



nos, quia natus est nobis Dominus»[3];
aujourd’hui, sur nous, la lumière va
resplendir, car le Seigneur nous est
né.

Jésus-Christ, le Verbe incarné, naît
pour éclairer notre cheminement sur
la terre. Il nous montre le visage très
aimable du Père et nous donne
l’Esprit Saint : il révèle le mystère de
l’intimité divine. Car Dieu n’est pas
un être solitaire, il est Père, Fils,
Esprit Saint. Dans l’éternité, le Père
engendre le Fils dans un acte parfait
d’Amour qui fait du Verbe le Fils
bien-aimé : du «Père des
lumières» (Jc 1, 17) procède Celui qui
est «lumière, née de la lumière, vrai
Dieu, né du vrai Dieu»[4]. Bien que la
génération de cette lumière soit
ineffable et que nos yeux soient
incapables de la percevoir sur cette
terre, le Seigneur ne nous a pas pour
autant laissés dans les ténèbres : il
entre d’une nouvelle façon dans la
vie des hommes, à commencer par



celle de Sainte Marie. «La virginité de
Marie manifeste l’initiative absolue
de Dieu dans l’Incarnation. Jésus n’a
que Dieu comme Père»[5]. Le seul
Fils de Marie est l’Unique-Engendré
du Père; celui qui est né
ineffablement du Père avant tous les
siècles naît de façon ineffable aussi
d’une Mère Vierge. C’est pourquoi
l’Église chante «talis partus decet
Deus» (Cf. He 1, 3), une telle
naissance convenait admirablement
à la dignité de Dieu. Il s’agit d’un
mystère qui révèle aux humbles
l’éclat de la gloire divine (Cf. Lc 2,
16). Si nous nous approchons de
l’Enfant avec simplicité, comme les
bergers qui sont venus en hâte à la
crèche (Mt 2,11), ou comme les
Mages qui se prosternant, lui
rendirent hommage, nous pourrons
reconnaître la miséricorde du Père et
nous apprendrons à le fréquenter
comme des enfants tout petits.

Le début du chemin vers Pâques



«Or il advint, comme ils étaient là,
que les jours furent accomplis où elle
devait enfanter. Elle enfanta son fils
premier-né, l’enveloppa de langes et
le coucha dans une crèche, parce
qu’ils manquaient de place dans la
salle» (Lc 2,6-7). Il est facile
d’imaginer la joie que Marie
éprouvait depuis le jour de
l’Annonciation. Une joie qui est allée
en grandissant au fil des jours, alors
que le Fils de Dieu se formait dans
son sein. Cependant, Notre-Dame et
saint Joseph n’ont pas été à l’abri de
toute amertume. La nuit sainte de la
naissance du Rédempteur est
marquée par la dureté et la froideur
du cœur humain : «Il est venu chez
lui, et les siens ne l’ont pas
accueilli» (Jn 1,11). Ainsi, si la
naissance anticipait la gloire du
Royaume, elle anticipait aussi «
l’heure » de Jésus, où il donnerait sa
vie par amour pour les créatures :
«Ses bras —nous en avons un
exemple admirable dans la crèche —



sont ceux d’un Enfant, mais ce sont
les mêmes qui, étendus sur la croix,
attireront tous les hommes»[6].

Dans la liturgie du temps de Noël,
l’Église nous invite à nous rappeler le
début de la passion d’Amour de Dieu
pour les hommes qui culmine dans la
célébration annuelle de la Pâque. En
réalité, à la différence de la Pâque
annuelle, la fête de la Nativité du
Seigneur n’a pas été célébrée
liturgiquement avant le IVe siècle, à
mesure que le calendrier reflétait
mieux l’unité du mystère du Christ
dans son ensemble. C’est pourquoi,
en célébrant la naissance de Jésus et
en nous laissant toucher par sa
tendresse d’enfant, le sens de sa
venue sur terre s’actualise en nous,
comme le rappelle ce chant de Noël
qui évoquait tant de souvenirs pour
saint Josémaria : « Je suis descendu
sur terre pour souffrir ». Noël et
Pâque sont unis non seulement par
la lumière, mais aussi par la



puissance de la Croix glorieuse.
«Dum medium silentium...Alors qu’un
silence paisible enveloppait toutes
choses et que la nuit parvenait au
milieu de sa course, du haut des
cieux, ta Parole toute-puissante
s’élança du trône royal» (Sg 18,
14-15). Ce sont des mots du livre de la
Sagesse, qui se référent en premier à
la Pâque ancienne, l’Exode qui a
permis la libération des israélites. La
liturgie s’en sert souvent pendant le
temps de Noël pour nous présenter,
par contraste, la figure du Verbe qui
vient sur la terre. Celui qui est infini
entre dans le temps; le Maître du
monde ne trouve pas de place dans
son monde; le Prince de la paix
descend de son trône royal tel un
guerrier inexorable. Ainsi, nous
pouvons comprendre que la
naissance de Jésus marque la fin de
la tyrannie du péché, qu’elle est le
début de la libération des enfants de
Dieu. Jésus nous a délivrés du péché
par son mystère pascal. C’est



l’«heure» qui traverse et conduit
l’ensemble de l’histoire humaine.
Jésus assume une nature comme la
nôtre, avec ses faiblesses, pour nous
délivrer du péché à travers sa mort,
ce qui ne peut se comprendre que
dans une clé d’amour, puisque
l’amour cherche l’union, le partage
du même sort que la personne
aimée. «L’unique forme de conduite
ou de mesure qui nous permet de
comprendre tant soit peu cette
manière d’agir de Dieu, c’est de nous
rendre compte qu’elle manque de
mesure, de concevoir à quel point
elle naît d’une folie d’amour qui le
pousse à prendre notre chair et à se
charger du fardeau de nos
péchés»[7]. Le Seigneur a voulu avoir
un cœur de chair comme le nôtre
pour traduire dans un langage
humain la folie de l’amour de Dieu
pour chacune et pour chacun. C’est
pourquoi l’Église pleine de joie
s’exclame : «Puer natus est nobis»[8],
un Enfant nous est né. Quoiqu’il soit



le Messie que le peuple d’Israël
attendait, sa mission est d’une portée
universelle. Jésus naît pour tous, il
«s’est en quelque sorte uni lui-même
à tout homme»[9], il n’a pas honte de
nous appeler ses «frères» et il veut
louer avec nous la bonté du Père. Il
est logique que pendant le temps de
Noël nous vivions spécialement la
fraternité chrétienne, l’amour pour
tous sans faire de distinguo inutile
sur la race, l’origine ou les capacités
personnelles. Nous devons accueillir
l’amour libérateur de Jésus, qui nous
tire de l’esclavage de nos mauvais
penchants et qui renverse les murs
entre les hommes, pour faire
finalement de nous des «fils dans le
Fils»[10].

Un mystère qui éclaire la famille

«L’année liturgique est le
déploiement des différents aspects de
l’unique mystère pascal. Cela vaut
tout particulièrement pour le cycle



des fêtes autour du Mystère de
l’Incarnation (Annonciation, Noël,
Épiphanie) qui commémorent le
commencement de notre salut et
nous communiquent les prémices du
mystère de Pâques»[11]. Ces
prémices viennent toujours du
contact avec Jésus, des liens se
nouant autour de l’Enfant qui,
comme pour tous les enfants venus
dans ce monde, sont des liens
familiaux. C’est vers Marie et Joseph
que la lumière de l’Enfant se répand
en premier et, à partir d’eux, vers
toutes les familles. «Jésus n’apporte
aucune formule magique parce qu’il
sait que le salut qu’il offre doit passer
par le cœur de l’homme. Ses
premières actions sont des sourires,
des pleurs d’enfant, le sommeil sans
défense d’un Dieu incarné : et ceci
pour nous inspirer de l’amour, pour
que nous sachions l’accueillir dans
nos bras»[12]. Pendant le Temps de
Noël, la fête de la Sainte Famille nous
rappelle que les familles chrétiennes



sont appelées à refléter la lumière du
foyer de Nazareth. Elles sont un don
du Père du ciel qui veut dans le
monde des oasis où l’amour aura été
délivré de l’esclavage de l’égoïsme.
Les lectures de la fête proposent
quelques conseils pour que la vie
familiale soit sainte. «Revêtez-vous
de tendresse et de compassion, de
bonté, d’humilité, de douceur et de
patience. Supportez-vous les uns les
autres, et pardonnez-vous
mutuellement si vous avez des
reproches à vous faire. Le Seigneur
vous a pardonné : faites de
même»[13]. Ces paroles expriment et
suggèrent des attitudes concrètes
pour que se réalise le paradoxe de
l’Évangile : seuls le renoncement et le
sacrifice conduisent au vrai amour.
L’octave de Noël se clôture par la
solennité de Sainte Marie Mère de
Dieu. Cette fête a commencé à être
célébrée à Rome, vraisemblablement
en rapport avec la dédicace de
l’église de Sainte Marie ad martyres,



située dans le Panthéon. Cette
célébration nous fait considérer que
Dieu est aussi le Fils de celle qui a cru
en l’accomplissement des promesses
de Dieu[14] et qu’il s’est fait chair
pour nous racheter. Voilà pourquoi
quelques jours plus tard nous
célébrons le Nom de Jésus, ce nom
dans lequel nous trouvons la
consolation dans notre prière, nous
rappelant que si l’Enfant que nous
adorons s’appelle Jésus c’est bien
parce qu’il nous sauve de nos péchés
(Mt 1,21).

Le salut pour tous les hommes

Les derniers jours du cycle de Noël
commémorent la force expansive de
la Lumière divine, qui veut
rassembler tous les hommes dans la
grande famille de Dieu. Jadis, le rite
romain commémorait aussi en la fête
du Baptême du Seigneur sa
«manifestation» aux Mages d’Orient
—prémices des gentils —et les noces



de Cana —première manifestation à
ses disciples de la gloire de Jésus.
Même si la liturgie romaine célèbre
actuellement ces «épiphanies» à des
dates différentes, les liturgies
orientales ont conservée des échos de
cette tradition. L’un d’entre eux est
une antienne prévue pour la
solennité de l’Épiphanie.
«Aujourd’hui, l’Église est unie à son
Époux: le Christ, au Jourdain, la
purifie de ses fautes, les mages
apportent leurs présents aux noces
royales, l’eau est changée en vin,
pour la joie des convives»[15]. En
cette solennité, l’Église invite à suivre
l’exemple des Mages qui persévèrent
dans la recherche de la Vérité, sans
avoir peur de poser des questions
alors qu’ils avaient perdu la lumière
de l’étoile, et qui trouvent leur
véritable grandeur en adorant
l’Enfant nouveau-né. Comme eux,
nous aussi nous voulons lui offrir ce
qu’il y a de mieux, bien conscients
que donner est le propre des



personnes amoureuses et que «ni les
richesses, ni les fruits, ni les animaux
de la terre, de la mer ou de l’air, ne
lui importent, parce que tout est sien;
il veut quelque chose d’intime, que
nous devons librement lui donner :
mon fils, donne-moi ton cœur (Pr 23,
26)»[16].

Fêter le Baptême

La fête du Baptême du Seigneur
clôture le Temps de Noël. Elle nous
invite à contempler Jésus qui
s’abaisse pour sanctifier les eaux,
afin que dans le sacrement du
baptême nous puissions nous unir à
sa Pâque : «Avec le baptême, nous
sommes plongés dans cette source
intarissable de vie qu’est la mort de
Jésus, le plus grand acte d’amour de
toute l’histoire»[17]. C’est pourquoi,
comme le pape François le dit, il est
naturel que nous nous rappelions
avec joie le jour où nous avons reçu
ce sacrement : «Connaître la date de



notre baptême signifie connaître une
date heureuse. Mais le risque de ne
pas la savoir est de perdre
conscience du souvenir de ce que le
Seigneur a fait en nous, la mémoire
du don que nous avons reçu»[18].
C’est ce que saint Josémaria faisait,
lui qui, tous les 13 janvier, pensait
avec reconnaissance à son parrain, à
sa marraine et même au prêtre qui
l’avait baptisé[19]. Lors d’un de ses
derniers anniversaires dans ce
monde, en sortant de l’oratoire de
Sainte-Marie-de-la-Paix après y avoir
célébré la messe, il s’est arrêté un
moment devant les fonts
baptismaux, et les a embrassés, tout
en disant: «Je suis très content de les
embrasser. C’est ici que je suis
devenu chrétien». Tous les trois ans,
le premier dimanche après le
Baptême du Seigneur, la liturgie
proclame l’Évangile des noces de
Cana. Au début du temps ordinaire,
elle nous rappelle que la lumière qui
a resplendi à Bethléem et sur le



Jourdain n’est pas une simple
parenthèse attachante, mais une
force transformatrice qui veut
parvenir à la société tout entière à
partir de son noyau, les rapports
familiaux. La transformation de l’eau
en vin nous suggère que les réalités
humaines, y compris le travail
quotidien bien fait, peuvent se
convertir en quelque chose de divin.
Il suffit d’être docile à l’action de la
grâce, de s’identifier à la volonté de
Jésus qui nous demandera de remplir
les jarres usque ad summum (Jn 2, 7),
d’aller jusqu’au bout de nos efforts
pour que notre vie acquière une
valeur surnaturelle. Dans la tâche de
sanctification de l’activité
quotidienne, nous retrouverons
Sainte Marie. Elle qui nous a montré
l’Enfant à Bethléem nous oriente
vers le Maître par ce conseil sûr:
«Tout ce qu’il vous dira, faites-le (Jn
2, 5)».

Juan Rego



[1] Hymne, Christe, redemptor
omnium, I Vêpres de Noël

[2] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 13

[3] Cf. Missel romain, Nativité du
Seigneur, Ad missam in aurora,
Antienne d’ouverture (Cf. Is 9, 2.6).

[4] Symbole de Nicée-Constantinople.

[5] Hymne, Veni, redemptor gentium.

[6] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 38

[7] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 144

[8] Cf. Missel romain, Nativité du
Seigneur, Ad Missam in Dieu,
Antienne d’ouverture (Cf. Is 9, 6)

[9] Concile Vatican II, Const. past.
Gaudium et spes, n° 22



[10] Ibid

[11] Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 1171.

[12] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 36.

[13] Col 3, 12-13 (2èmelecture de la
fête de la Sainte Famille).

[14] Cf. Lc 1, 45.

[15] Antienne ad Benedictus, Laudes
de l’Épiphanie

[16] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 35.

[17] Pape François, Audience
générale, 8 janvier 2014

[18] Ibid.

[19] 19Cf. A. Vázquez de Prada, Le
fondateur de l’Opus Dei, vol. I, pp.
14-15.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-cm/article/noel-la-

lumiere-de-bethleem/ (07/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/noel-la-lumiere-de-bethleem/
https://opusdei.org/fr-cm/article/noel-la-lumiere-de-bethleem/
https://opusdei.org/fr-cm/article/noel-la-lumiere-de-bethleem/

	Noël, la lumière de Bethléem

