opusdei.org

Noel, 1a lumiere de
Bethléem

Sur le point de féter Noél,
souvenons-nous que Jésus est
né " pour éclairer notre chemin
sur la terre ".

23/12/2022

O Christ, 6 Rédempteur de tous, issu
du Pere, Fils unique, toi qui seul,
avant le principe, est né
ineffablement, «Christe, redemptor
omnium, / ex Patre, Patris Unice, /
solus ante principium / natus
ineffabiliter»[1]. Tels sont les
premiers mots que I'Eglise prononce



chaque année au début du temps de
Noél. Le silence de cette nuit nous
conduit vers I’éternité de Dieu. Dans
le mystére qui est célébré ces jours-
ci, dans les moments de priere
devant la créche, dans une vie de
famille plus intense, nous voulons
contempler la Parole qui s’est faite
Enfant; la regarder avec «les
dispositions d’humilité d’'une ame
chrétienne —ne pas vouloir réduire
la grandeur de Dieu a nos pauvres
concepts [...], mais comprendre que
ce mystere, dans son obscurité, est
une lumiére qui guide la vie des
hommes»[2].

Une lumiére qui nous conduit au
Pére

«Dieu est Lumiere»(1 Jn 1, 5): point
d’obscurité en lui. Lorsqu’il
intervient dans I’histoire des
hommes, les ténebres se dissipent.
C’est pourquoi nous chantons le jour
de Noél : «Lux fulgebit hodie super



nos, quia natus est nobis Dominus»[3];
aujourd’hui, sur nous, la lumiere va
resplendir, car le Seigneur nous est
né.

Jésus-Christ, le Verbe incarné, nait
pour éclairer notre cheminement sur
la terre. Il nous montre le visage trés
aimable du Pére et nous donne
I’Esprit Saint : il révele le mystére de
I'intimité divine. Car Dieu n’est pas
un étre solitaire, il est Pere, Fils,
Esprit Saint. Dans I’éternité, le Pére
engendre le Fils dans un acte parfait
d’Amour qui fait du Verbe le Fils
bien-aimé : du «Pére des

lumieres» (Jc 1, 17) procéde Celui qui
est «lumiere, née de la lumiere, vrai
Dieu, né du vrai Dieu»[4]. Bien que la
génération de cette lumiére soit
ineffable et que nos yeux soient
incapables de la percevoir sur cette
terre, le Seigneur ne nous a pas pour
autant laissés dans les ténébres : il
entre d’'une nouvelle facon dans la
vie des hommes, a commencer par



celle de Sainte Marie. «La virginité de
Marie manifeste I’initiative absolue
de Dieu dans I'Incarnation. Jésus n’a
que Dieu comme Pere»[5]. Le seul
Fils de Marie est I'Unique-Engendré
du Pere; celui qui est né
ineffablement du Pére avant tous les
siécles nait de facon ineffable aussi
d’une Meére Vierge. C’est pourquoi
’Eglise chante «talis partus decet
Deus» (Cf. He 1, 3), une telle
naissance convenait admirablement
a la dignité de Dieu. Il s’agit d’'un
mystere qui révele aux humbles
I’éclat de la gloire divine (Cf. Lc 2,
16). Si nous nous approchons de
IEnfant avec simplicité, comme les
bergers qui sont venus en hate a la
creche (Mt 2,11), ou comme les
Mages qui se prosternant, lui
rendirent hommage, nous pourrons
reconnaitre la miséricorde du Pere et
nous apprendrons a le fréquenter
comme des enfants tout petits.

Le début du chemin vers Paques



«Or il advint, comme ils étaient la,
que les jours furent accomplis ou elle
devait enfanter. Elle enfanta son fils
premier-né, I’enveloppa de langes et
le coucha dans une créche, parce
qu’ils manquaient de place dans la
salle» (Lc 2,6-7). Il est facile
d’imaginer la joie que Marie
éprouvait depuis le jour de
I’Annonciation. Une joie qui est allée
en grandissant au fil des jours, alors
que le Fils de Dieu se formait dans
son sein. Cependant, Notre-Dame et
saint Joseph n’ont pas été a I’abri de
toute amertume. La nuit sainte de la
naissance du Rédempteur est
marquée par la dureté et la froideur
du coeur humain : «Il est venu chez
lui, et les siens ne ’ont pas

accueilli» (Jn 1,11). Ainsi, sila
naissance anticipait la gloire du
Royaume, elle anticipait aussi «
I’heure » de Jésus, ou il donnerait sa
vie par amour pour les créatures :
«Ses bras —nous en avons un
exemple admirable dans la creche —



sont ceux d’un Enfant, mais ce sont
les mémes qui, étendus sur la croix,
attireront tous les hommes»[6].

Dans la liturgie du temps de Noél,
I’Eglise nous invite & nous rappeler le
début de la passion d’Amour de Dieu
pour les hommes qui culmine dans la
célébration annuelle de la Paque. En
réalité, a la différence de la Paque
annuelle, la féte de la Nativité du
Seigneur n’a pas été célébrée
liturgiquement avant le IVe siecle, a
mesure que le calendrier reflétait
mieux 'unité du mystére du Christ
dans son ensemble. C’est pourquoi,
en célébrant la naissance de Jésus et
en nous laissant toucher par sa
tendresse d’enfant, le sens de sa
venue sur terre s’actualise en nous,
comme le rappelle ce chant de Noél
qui évoquait tant de souvenirs pour
saint Josémaria : « Je suis descendu
sur terre pour souffrir ». Noél et
Paque sont unis non seulement par
la lumiére, mais aussi par la



puissance de la Croix glorieuse.
«Dum medium silentium...Alors qu'un
silence paisible enveloppait toutes
choses et que la nuit parvenait au
milieu de sa course, du haut des
cleux, ta Parole toute-puissante
s’élanca du tréne royal» (Sg 18,
14-15). Ce sont des mots du livre de la
Sagesse, qui se référent en premier a
la Paque ancienne, ’Exode qui a
permis la libération des israélites. La
liturgie s’en sert souvent pendant le
temps de Noél pour nous présenter,
par contraste, la figure du Verbe qui
vient sur la terre. Celui qui est infini
entre dans le temps; le Maitre du
monde ne trouve pas de place dans
son monde; le Prince de la paix
descend de son tréne royal tel un
guerrier inexorable. Ainsi, nous
pouvons comprendre que la
naissance de Jésus marque la fin de
la tyrannie du péché, qu’elle est le
début de la libération des enfants de
Dieu. Jésus nous a délivrés du péché
par son mystére pascal. C’est



I’«heure» qui traverse et conduit
I’ensemble de I’histoire humaine.
Jésus assume une nature comme la
notre, avec ses faiblesses, pour nous
délivrer du péché a travers sa mort,
ce qui ne peut se comprendre que
dans une clé d’amour, puisque
I’amour cherche I'union, le partage
du méme sort que la personne
aimée. «L'unique forme de conduite
ou de mesure qui nous permet de
comprendre tant soit peu cette
maniere d’agir de Dieu, c’est de nous
rendre compte qu’elle manque de
mesure, de concevoir a quel point
elle nait d’'une folie d’amour qui le
pousse a prendre notre chair et a se
charger du fardeau de nos
péchés»[7]. Le Seigneur a voulu avoir
un ceeur de chair comme le notre
pour traduire dans un langage
humain la folie de ’'amour de Dieu
pour chacune et pour chacun. Cest
pourquoi ’Eglise pleine de joie
s’exclame : «Puer natus est nobis»[8],
un Enfant nous est né. Quoiqu’il soit



le Messie que le peuple d’Israél
attendait, sa mission est d’'une portée
universelle. Jésus nait pour tous, il
«s’est en quelque sorte uni lui-méme
a tout homme»[9], il n’a pas honte de
nous appeler ses «fréres» et il veut
louer avec nous la bonté du Pére. Il
est logique que pendant le temps de
Noél nous vivions spécialement la
fraternité chrétienne, ’amour pour
tous sans faire de distinguo inutile
sur la race, ’origine ou les capacités
personnelles. Nous devons accueillir
I’amour libérateur de Jésus, qui nous
tire de I’esclavage de nos mauvais
penchants et qui renverse les murs
entre les hommes, pour faire
finalement de nous des «fils dans le
Fils»[10].

Un mystere qui éclaire la famille

«[’année liturgique est le
déploiement des différents aspects de
I'unique mystere pascal. Cela vaut
tout particulierement pour le cycle



des fétes autour du Mystere de
PIncarnation (Annonciation, Noé€l,
Fpiphanie) qui commémorent le
commencement de notre salut et
nous communiquent les prémices du
mystére de Paques»[11]. Ces
prémices viennent toujours du
contact avec Jésus, des liens se
nouant autour de 'Enfant qui,
comme pour tous les enfants venus
dans ce monde, sont des liens
familiaux. Cest vers Marie et Joseph
que la lumiere de I’Enfant se répand
en premier et, a partir d’eux, vers
toutes les familles. «Jésus n’apporte
aucune formule magique parce qu’il
sait que le salut qu’il offre doit passer
par le coeur de ’homme. Ses
premieres actions sont des sourires,
des pleurs d’enfant, le sommeil sans
défense d’un Dieu incarné : et ceci
pour nous inspirer de I’amour, pour
que nous sachions I’accueillir dans
nos bras»[12]. Pendant le Temps de
Noél, la féte de la Sainte Famille nous
rappelle que les familles chrétiennes



sont appelées a refléter la lumiere du
foyer de Nazareth. Elles sont un don
du Pére du ciel qui veut dans le
monde des oasis ou I’amour aura été
délivré de I’esclavage de I’égoisme.
Les lectures de la féte proposent
quelques conseils pour que la vie
familiale soit sainte. «Revétez-vous
de tendresse et de compassion, de
bonté, d’humilité, de douceur et de
patience. Supportez-vous les uns les
autres, et pardonnez-vous
mutuellement si vous avez des
reproches a vous faire. Le Seigneur
vous a pardonneé : faites de
méme»[13]. Ces paroles expriment et
suggerent des attitudes concretes
pour que se réalise le paradoxe de
’Evangile : seuls le renoncement et le
sacrifice conduisent au vrai amour.
L’'octave de Noél se cloture par la
solennité de Sainte Marie Meére de
Dieu. Cette féte a commencé a étre
célébrée a Rome, vraisemblablement
en rapport avec la dédicace de
I’église de Sainte Marie ad martyres,



située dans le Panthéon. Cette
célébration nous fait considérer que
Dieu est aussi le Fils de celle qui a cru
en ’accomplissement des promesses
de Dieu[14] et qu’il s’est fait chair
pour nous racheter. Voila pourquoi
quelques jours plus tard nous
célébrons le Nom de Jésus, ce nom
dans lequel nous trouvons la
consolation dans notre priere, nous
rappelant que si I’Enfant que nous
adorons s’appelle Jésus c’est bien
parce qu’il nous sauve de nos péchés
(Mt 1,21).

Le salut pour tous les hommes

Les derniers jours du cycle de Noél
commeémorent la force expansive de
la Lumiere divine, qui veut
rassembler tous les hommes dans la
grande famille de Dieu. Jadis, le rite
romain commémorait aussi en la féte
du Baptéme du Seigneur sa
«manifestation» aux Mages d’Orient
—prémices des gentils —et les noces



de Cana —premieéere manifestation a
ses disciples de la gloire de Jésus.
Méme si la liturgie romaine célebre
actuellement ces «épiphanies» a des
dates différentes, les liturgies
orientales ont conservée des échos de
cette tradition. ’'un d’entre eux est
une antienne prévue pour la
solennité de I’Epiphanie.
«Aujourd’hui, ’Eglise est unie & son
Epoux: le Christ, au Jourdain, la
purifie de ses fautes, les mages
apportent leurs présents aux noces
royales, I’eau est changée en vin,
pour la joie des convives»[15]. En
cette solennité, 1’Eglise invite a suivre
I’exemple des Mages qui persévéerent
dans la recherche de la Vérité, sans
avoir peur de poser des questions
alors qu’ils avaient perdu la lumieére
de l'étoile, et qui trouvent leur
véritable grandeur en adorant
IEnfant nouveau-né. Comme eux,
nous aussi nous voulons lui offrir ce
quil y a de mieux, bien conscients
que donner est le propre des



personnes amoureuses et que «ni les
richesses, ni les fruits, ni les animaux
de la terre, de la mer ou de I’air, ne
lui importent, parce que tout est sien;
il veut quelque chose d’intime, que
nous devons librement lui donner :
mon fils, donne-moi ton cceur (Pr 23,
26)»[16].

Féter le Baptéme

La féte du Baptéme du Seigneur
cloture le Temps de Noél. Elle nous
invite a contempler Jésus qui
s’abaisse pour sanctifier les eaux,
afin que dans le sacrement du
baptéme nous puissions nous unir a
sa Paque : «Avec le baptéme, nous
sommes plongés dans cette source
intarissable de vie qu’est la mort de
Jésus, le plus grand acte d’amour de
toute I'histoire»[17]. C’est pourquoi,
comme le pape Francois le dit, il est
naturel que nous nous rappelions
avec joie le jour ou nous avons regu
ce sacrement : «Connaitre la date de



notre baptéme signifie connaitre une
date heureuse. Mais le risque de ne
pas la savoir est de perdre
conscience du souvenir de ce que le
Seigneur a fait en nous, la mémoire
du don que nous avons regu»[18].
C’est ce que saint Josémaria faisait,
lui qui, tous les 13 janvier, pensait
avec reconnaissance a son parrain, a
sa marraine et méme au prétre qui
I’avait baptisé[19]. Lors d’un de ses
derniers anniversaires dans ce
monde, en sortant de I'oratoire de
Sainte-Marie-de-la-Paix apres y avoir
célébreé la messe, il s’est arrété un
moment devant les fonts
baptismaux, et les a embrassés, tout
en disant: «Je suis trés content de les
embrasser. C’est ici que je suis
devenu chrétien». Tous les trois ans,
le premier dimanche apres le
Baptéme du Seigneur, la liturgie
proclame ’Evangile des noces de
Cana. Au début du temps ordinaire,
elle nous rappelle que la lumiére qui
a resplendi a Bethléem et sur le



Jourdain n’est pas une simple
parenthése attachante, mais une
force transformatrice qui veut
parvenir a la société tout entiere a
partir de son noyau, les rapports
familiaux. La transformation de I’eau
en vin nous suggere que les réalités
humaines, y compris le travail
quotidien bien fait, peuvent se
convertir en quelque chose de divin.
Il suffit d’étre docile a ’action de la
grace, de s’identifier a la volonté de
Jésus qui nous demandera de remplir
les jarres usque ad summum (Jn 2, 7),
d’aller jusqu’au bout de nos efforts
pour que notre vie acquiére une
valeur surnaturelle. Dans la tache de
sanctification de I’activité
quotidienne, nous retrouverons
Sainte Marie. Elle qui nous a montré
IEnfant a Bethléem nous oriente
vers le Maitre par ce conseil str:
«Tout ce qu’il vous dira, faites-le (Jn
2, 5)».

Juan Rego



[1] Hymne, Christe, redemptor
omnium, I Vépres de Noél

[2] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 13

[3] Cf. Missel romain, Nativité du
Seigneur, Ad missam in aurora,
Antienne d’ouverture (Cf. Is 9, 2.6).

[4] Symbole de Nicée-Constantinople.
[5] Hymne, Veni, redemptor gentium.

[6] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 38

[7] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 144

[8] Cf. Missel romain, Nativité du
Seigneur, Ad Missam in Dieu,
Antienne d’ouverture (Cf. Is 9, 6)

[9] Concile Vatican II, Const. past.
Gaudium et spes, n° 22



[10] Ibid

[11] Catéchisme de I'Eglise
Catholique, n° 1171.

[12] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 36.

[13] Col 3, 12-13 (2émelecture de la
féte de la Sainte Famille).

[14] Cf. Lc 1, 45.

[15] Antienne ad Benedictus, Laudes
de I’Epiphanie

[16] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 35.

[17] Pape Francois, Audience
générale, 8 janvier 2014

[18] Ibid.

[19] 19Cf. A. Vazquez de Prada, Le
fondateur de I’Opus Dei, vol. I, pp.
14-15.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-cm/article/noel-la-
lumiere-de-bethleem/ (07/02/2026)


https://opusdei.org/fr-cm/article/noel-la-lumiere-de-bethleem/
https://opusdei.org/fr-cm/article/noel-la-lumiere-de-bethleem/
https://opusdei.org/fr-cm/article/noel-la-lumiere-de-bethleem/

	Noël, la lumière de Bethléem

