
opusdei.org

Mgr. Fernando
Ocáriz : « La vitalité
dans l'Église dépend
de l'ouverture
complète à
l'Évangile ».

Interview du Prélat de l'Opus
Dei publiée par la revue
‘Palabra’

14/03/2017

Après le rappel à Dieu de Mgr Javier
Echevarria, qui a dirigé l'Opus Dei de
1994 à 2016, c’est le prêtre espagnol



Fernando Ocáriz Braña, jusque-là
“numéro 2” de la Prélature qui a été
élu nouveau Prélat de l'Opus Dei et
nommé par le Pape François. À peine
deux semaines plus tard, Mgr Ocáriz
accordait à la revue Palabracette
longue interview.

L’un des objectifs de cette interview,
tel que nous l’avions présenté à Mgr
Fernando Ocariz, était de mieux faire
connaître sa personne. Le nouveau
Prélat de l'Opus Dei a accepté avec
simplicité, dépassant sa réticence
notable à faire porter la conversation
sur lui-même. Quoique d’un naturel
réservé et sobre dans sa manière
d’exprimer, Mgr Ocáriz est cordial et
ouvert. Il s’est soumis avec bonne
humeur à la traditionnelle séance de
photos, pour laquelle il n’a
visiblement pas d’attrait.

La rencontre a eu lieu au siège de
l'Opus Dei, où vécurent et
travaillèrent saint Josemaria, le



bienheureux Alvaro del Portillo et
Mgr Javier Echevarria. En 1994,
Fernando Ocáriz a été nommé
vicaire général de l’Opus Dei, avant
d’en devenir le vicaire auxiliaire en
2014. Il réside à Rome depuis 50 ans
et travaille en pleine unité avec ses
prédécesseurs.

Nous remercions le Prélat de cet
entretien, le premier de cette
importance, deux semaines
seulement après son élection et sa
nomination.

Premières années

Vous êtes né à Paris en 1944 dans
une famille espagnole. Pour quelle
raison votre famille résidait-elle
en France ?

La guerre civile. Mon père était
militaire, du côté des républicains. Il
n’a jamais voulu en parler de façon
détaillée, mais j'ai compris que son
grade de commandant lui avait



permis de sauver des gens, tant et si
bien que sa situation était devenue
risquée au sein même de l'armée
républicaine. Comme il n'était pas
partisan de Franco, il décida de se
réfugier en France ; en Catalogne une
partie de l'armée se trouvait près de
la frontière, et c’est par là qu’il est
venu en France. Il était vétérinaire
militaire, mais il s'était surtout
consacré à la recherche en biologie
animale. Ce n'était pas ce que l’on
pourrait appeler un politique, mais
plutôt un militaire et un chercheur.

Gardez-vous quelques souvenirs
de cette époque ?

Ce que je sais de cette époque, c'est ce
que j'ai entendu raconter. Quand ma
famille est partie en France, je n'étais
pas encore né, ni ma septième sœur,
celle qui me précède. Je n'ai pas
connu mes deux grandes sœurs qui
moururent très jeunes bien avant
que je naisse. Nous, les deux plus



jeunes, sommes donc nés à Paris. Je
suis né en octobre, deux mois à peine
après la libération de la ville par les
troupes américaines et les Français
du général Leclerc.

Parlait-on politique à la maison ?

Je n'en ai pas de souvenir de Paris.
En Espagne, on en parlait peu ; il y
avait plutôt quelques commentaires,
rares et brefs, peu favorables à
l'égard du régime de Franco, mais
pas violents. De toute façon, il faut
dire qu'à partir de cette époque, mon
père et ma famille menèrent une vie
paisible. Plus tard, mon père a été
réadmis, à Madrid, dans un centre
national de recherche, dépendant du
Ministère de l'Agriculture où il a
travaillé jusqu'à la retraite.

Et la religion ? Avez-vous reçu la
foi dans votre famille ?

J'ai reçu fondamentalement la foi
dans ma famille, surtout de ma mère



et de ma grand-mère maternelle qui
vivait avec nous.

Mon père était très bon, mais à cette
époque-là il était assez éloigné de la
religion. Avec les années, il est
revenu à la pratique religieuse et est
devenu surnuméraire de l'Opus Dei.
C'est dans le foyer familial que j'ai
appris les bases de la vie de piété.

De Paris, vous êtes rentré en
Espagne.

J'avais alors trois ans et je ne garde
qu’un vague souvenir, comme une
image gravée dans la mémoire, du
voyage en train de Paris à Madrid.

Dans quel lycée avez-vous fait vos
études ?

À Areneros, dans un lycée jésuite. J'y
suis resté jusqu'au baccalauréat.
C'était un bon lycée et on veillait
assez sérieusement à la discipline. À
la différence de ce que j'ai entendu



dire d'autres lycées de l'époque, je
n'ai jamais vu un jésuite frapper qui
que ce soit pendant les huit années
que j’y ai passé. J'en suis
reconnaissant. Je garde le souvenir
de plusieurs professeurs, notamment
de ceux qui enseignaient dans les
dernières classes : par exemple, en
terminale nous avions un professeur
de mathématiques, laïc et père de
famille, Monsieur Castillo Olivares,
quelqu'un de très grande qualité, que
nous admirions beaucoup.

Rencontre avec l'Opus Dei

Vous avez fait des études de
Physique à Barcelone. Quelle était
la raison de ce changement ?

En réalité, j'ai fait ma première
année d'université à Madrid. C'était
l’année du « selectivo », une année
propédeutique qui donnait accès aux
écoles d'ingénieurs et aux facultés
scientifiques. Il n’y avait que cinq
matières, communes à toutes ces



filières : mathématiques, physique,
chimie, biologie et géologie. Nous
étions très nombreux : plusieurs
groupes, de plus de cent étudiants
chacun.

J'ai eu cette année-là comme
professeur de mathématiques l’abbé
Francisco Botella, [professeur
d'université, prêtre et l'un des
premiers membres de l'Opus Dei].
Quand plus tard, il se rendit compte
que j'étais de l'Œuvre et que je
pensais faire des études de Physique,
il me dit : « Pourquoi fais-tu de la
physique ? Pourquoi pas des
mathématiques ? Si tu veux gagner
de l'argent, sois ingénieur, mais si les
sciences t'intéressent, pourquoi ne
pas étudier les mathématiques ? »

Quand je suis parti à Barcelone,
j'étais déjà membre de l'Opus Dei.
J’habitais au Collège Mayor
Monterols, où je menais de front mes
études de physique et la formation



théologique et spirituelle que
reçoivent ceux qui deviennent
membres de l'Opus Dei.

Quand et comment avez-vous
connu l'Opus Dei ?

Lors de conversations entre mes
frères aînés et mes parents, alors que
j’étais encore un enfant, j'avais
entendu l'expression « Opus Dei ». Je
n’avais aucune idée de ce que c'était,
mais cette expression m'était
devenue familière.

En classe de première, je suis allé
dans un centre de l'Opus Dei qui se
trouvait au n°1 de la rue Padilla, à
l’angle de la rue Serrano ; c’est pour
cela qu’il s'appelait Serrano.

Il n'existe plus maintenant. J'y suis
allé quelques fois. J'aimais
l'ambiance et ce qu'on y disait, mais
au lycée, nous avions déjà des
activités spirituelles et je ne voyais
donc pas la raison d’y aller



régulièrement. De temps à autre, je
suis allé jouer au football avec ceux
de Serrano.

Plus tard, au cours de l'été 1961,
après le bac et avant de commencer
l’année «propédeutique», mon frère
aîné, ingénieur qui travaillait aux
chantiers navals de Cadiz, m'invita à
passer une semaine avec sa famille.
Il y avait près de chez lui un centre
de l'Opus Dei et j’y suis allé. Le
directeur du centre était marin et
ingénieur de l’armement. Il
m'encourageait à tirer profit de mon
temps : il alla jusqu'à me donner un
livre de chimie pour étudier, chose
que je n'avais jamais faite en été ! Là,
on priait, on étudiait, on discutait et,
progressivement, j'assimilais l'esprit
de l'Opus Dei.

Il a fini par me parler d’une possible
vocation à l'Œuvre. Ma réaction a
été, comme pour beaucoup de gens,
de dire : « Non. Dans tous les cas, je



serai comme mon frère, père de
famille ». Il m’a fallu du temps pour
me décider. Je me souviens du
moment précis : j'étais en train
d'écouter une symphonie de
Beethoven. Naturellement ce n'est
pas à cause de la symphonie que je
me suis décidé, mais il s’avère que je
l’ai fait en écoutant cette symphonie,
après avoir beaucoup réfléchi et prié.
Quelques jours plus tard, je suis
revenu à Madrid.

Vous aimez donc la musique ?

Oui.

Quel est votre compositeur
préféré ?

Peut-être Beethoven. D'autres aussi :
Vivaldi, Mozart… Mais si j'avais à en
choisir un, ce serait Beethoven. Cela
étant, depuis plusieurs années,
j'écoute peu la musique. Je ne suis
pas un plan précis.



Voudriez-vous décrire votre
décision de vous donner à Dieu ?

Il n'y a pas eu un moment précis de «
rencontre » avec Dieu. Cela a été
naturel, graduel, quelque chose qui a
commencé lorsque, enfant, on m’a
appris à prier. D'une manière
progressive, je me suis approché de
Dieu au lycée, où nous avions la
possibilité de recevoir la communion
chaque jour. Je pense que cela a aidé
à ce que ma décision ultérieure de
faire partie de l'Œuvre soit
relativement rapide. J'ai demandé
l'admission dans l’Opus Dei un mois
avant mes 17 ans, et j’en ai fait partie
lorsque j’en avais 18.

Que pourriez-vous raconter des
années de Barcelone ?

J'ai passé cinq années à Barcelone :
deux comme résident dans ce centre
d'études et trois comme membre de
la direction du Collège Mayor. J'y ai
poursuivi mes quatre années



d'université et la cinquième année,
j’ai donné des cours à la faculté, en
tant qu’assistant. Tous les souvenirs
de Barcelone sont merveilleux : les
amitiés, les études... Je me souviens
particulièrement des visites que nous
faisions aux pauvres et aux malades,
comme c'est la tradition dans
l'Œuvre. Beaucoup d'étudiants, dont
moi, qui faisaient ces visites, se
rendaient compte que le contact avec
la pauvreté et la douleur les aidait à
relativiser leurs problèmes.

Quand avez-vous connu saint
Josémaria ? Quelle impression
vous a-t-il fait ?

C’était le 23 août 1963, au Collège
Mayor Belagua à Pampelune,
pendant un cours de formation
annuel. Nous avons eu une réunion
assez longue avec lui, environ une
heure et demie. Il me fit une
impression incroyable. Je me
souviens qu'après, en parlant entre



nous, nous nous sommes dit qu’il
faudrait voir le Père – c'est ainsi
qu'on appelait le fondateur – plus
fréquemment.

Sa sympathie et son naturel étaient
frappants : il n'était pas solennel
mais naturel, de bonne humeur, il
racontait des anecdotes tout en
disant des choses très profondes.
C'était une synthèse admirable : dire
des choses profondes avec simplicité.

J'ai été amené à le revoir peu après,
je pense que c'était le mois suivant.
Je passais quelques jours à Madrid et
il s’avéra que le Père était à
Molinoviejo, près de Madrid ; nous
sommes allés le voir depuis
différents endroits.

Mais je n'ai pu parler
personnellement avec lui à ces
moments là. Plus tard, ici à Rome oui,
bien sûr ; de nombreuses fois.

Cinquante années à Rome



Vous êtes venu à Rome en 1967...

J'y suis venu pour faire des études de
théologie. J'avais également reçu une
bourse du gouvernement italien
pour faire de la recherche en
physique pendant l'année 1967-1968
à l'Université La Sapienza. En
matière de recherche, je n'ai pu faire
que l'indispensable pour la bourse.
Quand je suis arrivé, je n'avais pas
particulièrement l’idée de poursuivre
une carrière académique en
théologie. Les choses se sont faites
toutes seules. Je n'avais pas de plan
en ce sens.

Vous avez été ordonné prêtre en
1971.

Oui, j'ai été ordonné le 15 août 1971,
en la basilique San Miguel, à Madrid.
L'évêque qui nous a ordonnés était
Mgr Marcelo González Martín, alors
évêque de Barcelone avant de
devenir celui de Tolède.



Les gens disaient en plaisantant que
nous étions quatre Français à être
ordonnés. Deux étaient des Français
« complets » : Franck Touzet et Jean-
Paul Savignac ; puis il y avait un
Espagnol, Augustin Romero, qui
vivait en France depuis de
nombreuses années ; et finalement
moi, né à Paris où j’avais vécu trois
ans.

Je ne peux pas dire que j'ai toujours
ressenti l'appel au sacerdoce. Quand
je suis arrivé à Rome, j'ai manifesté
une disposition de principe et par la
suite j'ai dit ouvertement à saint
Josémaria : « Père, je suis disposé à
être ordonné ». Il m’a pris le bras et il
m’a dit plus ou moins, entre autres
choses : « Tu me causes une grande
joie, mon fils, mais quand viendra le
moment, agis en toute liberté ». Je
crois que cette conversation a eu lieu
dans la Galleria della Campana, après
l'une des fréquentes réunions que
nous avions alors avec lui.



Avez-vous reçu des tâches
pastorales en Espagne après votre
ordination ?

Non, trois jours après l'ordination,
j'ai célébré ma première messe
solennelle dans la basilique San
Miguel, puis je suis reparti à Rome.
J'y avais collaboré aux activités
d'apostolat de jeunes à Orsini, qui
était à l'époque un centre de l’Œuvre
pour étudiants. J’ai donné des cours
de formation chrétienne et j’ai
participé à d'autres activités.

J'ai également prêté mon aide,
pendant plusieurs années, à Rome, à
la paroisse du Tiburtino (San
Giovanni Battista in Collatino), puis
celle de Sant’Eugenio. J’assurais un
accompagnement pastoral dans
plusieurs centres de l'Œuvre, tant de
femmes que d’hommes, et je
travaillais dans les bureaux du siège
central de l’Opus Dei. Bref, un
parcours normal.



On sait que vous aimez le tennis.
Quand y avez-vous pris goût ?

J'ai commencé à jouer au tennis
relativement tôt à Barcelone. J’ai
beaucoup appris d’un Italien, Giorgio
Carimati, un prêtre maintenant très
âgé. Il jouait remarquablement bien,
ayant été quasiment professionnel en
Italie. Pour le tennis, j'ai connu
diverses périodes, à cause d’une
blessure au coude droit ; à certaines
époques je me suis mis au vélo.
Maintenant, j'essaie de jouer au
tennis chaque semaine, mais ce n'est
pas toujours possible à cause du
climat, du travail, etc.

Vous jouiez... « vraiment », pour
gagner ?

Oui, tout à fait. Quant à gagner, cela
dépend avec qui on joue.

Aimez-vous lire ?



Oui, mais je n'ai pas beaucoup de
temps... Je n'ai pas d'auteur préféré.
J'ai cependant lu des classiques. Par
manque de temps, il m’a fallu
plusieurs années pour lire quelques
grandes œuvres. J’ai mis un an pour 
Guerre et Paix. J'ai dû lire beaucoup
de théologie pour donner des cours
jusqu'en 1994. Pour la Congrégation
pour la Doctrine de la Foi, je dois
étudier des questions théologiques.

En théologie, vous avez étudié des
aspects centraux de l'esprit de
l'Opus Dei comme par exemple la
filiation divine. Considérez-vous
nécessaire d'approfondir ces
réflexions ?

On a déjà beaucoup fait dans ce
domaine. Mais il faut continuer, et il
faudra toujours le faire. L'esprit de
l'Opus Dei, disait le philosophe et
théologien Cornelio Fabro, c’est «
l'évangilesine glossa ». C'est
l'évangile incarné dans la vie



ordinaire ; il faut toujours
l'approfondir davantage.

En ce sens, nous ne vivons pas
maintenant une nouvelle époque, car
on en a déjà fait beaucoup. Il suffit
de lire par exemple, les trois « pavés
» d'Ernst Burkhart et Javier Lopez
intitulés Vie quotidienne et sainteté.

Dans un article de la revue 
Palabra, vous avez utilisé
l'expression « fidélité dynamique »
pour parler de Mgr Javier
Echevarria. Qu’entendez-vous par
là ?

L'expression « fidélité dynamique »
n’a rien d’original. Il s'agit de ce que
saint Josémaria affirmait
expressément : « les façons de dire et
de faire changent, mais le noyau
central, l'esprit, demeure intouchable
». Ce n'est pas un sujet d'aujourd'hui.
Une chose est l'esprit, une autre est la
matérialité du fonctionnement dans



les choses accidentelles, qui peuvent
varier avec les époques.

La fidélité n'est pas une simple
répétition mécanique ; c'est
l’application de la même essence à
des circonstances différentes. Très
souvent, il faut aussi maintenir
l'accidentel et d'autres fois, il faut le
changer. D'où l'importance du
discernement, surtout pour
connaître la limite entre l'accidentel
et l'essentiel.

Quel a été votre rôle dans la
création de l'Université Pontificale
de la Sainte Croix ?

Je n'ai rien eu à voir d’un point de
vue juridique ou institutionnel. J'en
ai simplement été l'un des premiers
professeurs. J'avais été professeur au
Collège Romain de la Sainte Croix
pendant pas mal d'années, en lien
avec l'Université de Navarre ; et
entre 1980 et 1984, j'avais donné des
cours à l'Université Urbanienne, à



Rome. Comme j'avais rédigé un
nombre suffisant de publications,
l'autorité compétente du Saint-Siège
a considéré que j’avais les conditions
pour être professeur titulaire. Nous
étions trois à devenir professeurs
titulaires dans ces conditions :
Antonio Miralles, Miguel Ángel Tabet
et moi.

Quels ont été vos maîtres, dans le
domaine intellectuel ?

En philosophie, Cornelio Fabro et
Carlos Cardona. En Théologie, je ne
pourrais pas en citer un en
particulier. D’un côté, saint Thomas
d'Aquin, saint Augustin et, plus tard,
Joseph Ratzinger. Mais surtout, je
voudrais mentionner saint
Josémaria : sur un plan qui n’est pas
académique, bien sûr, mais pour sa
profondeur et son originalité. Si je
devais en citer un en Théologie, ce
serait lui.

Souvenirs de trois Papes.



Quand avez-vous connu saint Jean
Paul II ?

Je l’ai connu dans l'une des réunions
avec le clergé au Vatican, au début de
son pontificat. Ensuite je l'ai vu à de
nombreuses occasions et j'ai déjeuné
quelques fois avec lui, Mgr Javier
Echevarria et trois ou quatre autres
personnes.

J'ai aussi déjeuné deux fois avec lui
pour des raisons de travail de la
Congrégation pour la Doctrine de la
Foi.

La première fois, nous avions une
réunion dans son appartement
pontifical où il y avait en plus du
Pape, le Secrétaire d'État, le Substitut,
le cardinal Ratzinger en tant que
Préfet et trois consulteurs. Après un
long temps de réunion, nous sommes
allés à la salle à manger et pendant le
repas, chacun dans l'ordre donna son
avis sur le sujet que l'on traitait. Cette
fois encore le Pape, pour l’essentiel,



écoutait. Au début, il prononça
quelques mots de remerciements
pour notre présence, ensuite il
demanda au cardinal Ratzinger de
diriger la réunion et à la fin il fit un
résumé de synthèse et d'évaluation
de l'ensemble de ce qu'il avait
entendu.

Je crois que ce fut la seconde fois
quand, après avoir écouté et
remercié pour tout ce qui avait été
exposé, il porta la main à sa poitrine
et dit : «Mais la responsabilité est la
mienne». On voyait le poids que cela
représentait pour lui.

Et quand avez-vous connu Benoit
XVI ?

J'ai connu le cardinal Ratzinger
quand j’ai été nommé Consulteur de
la Congrégation pour la Doctrine de
la Foi, en 1986. Ensuite, je l'ai
rencontré assez fréquemment lors de
réunions en petit comité. Souvent



aussi, je suis allé le voir pour
différentes questions.

Avez-vous quelques souvenirs de
ces rencontres ?

J'ai toujours perçu ce détail chez lui :
il écoutait beaucoup et ce n'était
jamais lui qui mettait un terme aux
entrevues.

Je me souviens de plusieurs
anecdotes. Par exemple, pendant la
célèbre affaire de Mgr Lefebvre,je
participais aux conversations avec
l'évêque français, en 1988 si je me
souviens bien. Il y eut une réunion à
laquelle participaient le cardinal
Préfet Ratzinger, le Secrétaire de la
Congrégation, Mgr Lefebvre avec
deux conseillers et un ou deux
consulteurs de la Congrégation pour
la Doctrine de la Foi. Mgr Lefebvre
avait accepté, mais ensuite il revint
en arrière. Étant seul un moment
avec le cardinal, il me dit avec
tristesse : «Ils ne se rendent pas



compte que sans le Pape, ils ne sont
rien».

Une fois élu Pape, j'ai eu souvent
l'occasion de le saluer, mais sans
avoir réellement une conversation.
Après son renoncement, je l'ai vu à
deux reprises, avec Mgr Echevarria,
là où il vit maintenant : je l'ai trouvé
très affectueux, âgé mais avec l'esprit
pleinement lucide.

Vous avez mentionné le problème
des lefebvristes. Voyez-vous une
issue ?

Je n'ai pas eu de contact depuis les
dernières réunions théologiques avec
eux, mais d'après ce que l’on entend,
il semble que cela pourrait être réglé
prochainement.

Quand avez-vous connu le Pape
François ?

Je l'ai connu en Argentine, quand il
était évêque auxiliaire de Buenos-



Aires. J'accompagnais Mgr Javier
Echevarria. Je suis retourné le voir
en 2003, alors qu'il était cardinal. Il
donnait l'impression d'être une
personne grave, aimable et proche
des préoccupations des gens. Par la
suite son visage a changé :
maintenant, nous le voyons toujours
sourire.

Je l'ai vu plusieurs fois depuis qu’il
devenu Pape. Hier, j'ai reçu une
lettre de lui. Je lui avais écrit pour le
remercier de la promptitude avec
laquelle il avait réalisé ma
nomination, et pour le remercier
aussi de l'image de la Vierge qu'il
m'avait envoyée ce jour-là. Il m'a
répondu par une lettre très belle
dans laquelle, entre autres choses, il
me demande de prier pour lui,
comme il le fait toujours.

Priorités

Lors de votre première journée en
tant que Prélat, vous vous êtes



référé à trois priorités actuelles de
l'Opus Dei : la jeunesse, la famille
et les personnes dans le besoin.
Commençons par la jeunesse.

Dans le travail de l'Œuvre avec la
jeunesse, on a pu vérifier combien
les jeunes d'aujourd'hui, au moins en
grande partie, répondent avec
générosité aux grands idéaux, par
exemple à l'heure de s'engager dans
des activités de service envers les
plus défavorisés.

En même temps, on perçoit chez
beaucoup un manque d'espérance,
causé par l'absence de travail, les
problèmes familiaux, une mentalité
consumériste ou diverses addictions
qui obscurcissent ces grands idéaux.

Il est nécessaire d’encourager les
jeunes à se poser des questions
profondes qui, en réalité, ne trouvent
leur pleine réponse que dans
l'Évangile. Le défi, donc, est de les
approcher de l'Évangile, de Jésus



Christ, en les aidant à découvrir son
attrait. C’est là qu’ils trouveront des
raisons de se sentir fiers d'être
chrétiens, de vivre leur foi avec joie
et de servir les autres.

Le défi est de les écouter davantage
pour mieux les comprendre. En cela,
les parents, les grands-parents et les
éducateurs jouent un rôle essentiel. Il
est important de consacrer du temps
aux jeunes, d'être à leurs côtés. Il
faut leur donner de l'affection, être
patient, être proches d’eux et savoir
leur poser des défis exigeants.

Quelle est, selon vous, la priorité
pour la famille ?

Développer ce que le Pape François
appelle « le cœur » d'Amoris laetitia,
c'est-à-dire les chapitres 4 et 5 de
l'exhortation apostolique, sur les
fondements et la croissance de
l'amour.



De nos jours, il devient nécessaire de
redécouvrir la valeur de
l'engagement dans le mariage.

Il pourrait paraître plus attrayant de
vivre éloigné de tout type de lien,
mais une telle attitude se termine
habituellement dans la solitude ou
dans le vide. Au contraire, s'engager,
c'est utiliser sa liberté au profit d’un
idéal précieux et de grande portée.

De plus, pour les chrétiens, le
sacrement du mariage donne la
grâce nécessaire pour faire fructifier
cet engagement, qui n'est pas
seulement l'affaire des deux
personnes, car Dieu est aussi présent.
Il est donc important d'aider à
redécouvrir la sacramentalité de
l'amour matrimonial,
particulièrement dans la période de
préparation du mariage

Dans vos voyages pastoraux avec
Mgr Echevarria, vous avez
découvert beaucoup d'initiatives



en faveur des personnes
défavorisées. Avez-vous vu de près
cette nécessité ?

La pauvreté dans le monde est
impressionnante. Il y a des pays où
se trouvent, d'un côté des personnes
de très haut niveau, des savants, etc.,
et d’un autre une misère terrible ; les
deux réalités se côtoient dans de
grandes villes. En d'autres lieux, vous
vous trouvez dans une ville qui
ressemble à Madrid ou à Londres et,
à quelques kilomètres, des quartiers
d'une pauvreté matérielle
impressionnante forment comme un
cordon de bidonvilles tout autour de
la ville. Le monde est différent d'un
endroit à l'autre. Mais ce qui
impressionne de tous côtés, c'est la
nécessité de servir les autres, de
traduire dans la réalité la Doctrine
Sociale de l'Église.

Dans quel sens les personnes
nécessiteuses sont-elles une



priorité pour l'Église et en tant que
telles, pour l'Opus Dei ?

Elles sont une priorité parce qu’elles
sont au centre de l'Évangile et parce
qu'elles sont aimées d'une façon
particulière par Jésus Christ.

Dans l'Opus Dei, il y a un premier
aspect en quelque sorte plus
institutionnel : ce sont les initiatives
que les personnes de la Prélature
promeuvent avec d'autres pour
pallier les nécessités concrètes du
moment et du lieu où elles vivent.
L'Œuvre apporte un
accompagnement spirituel à ces
projets. Je pense par exemple à 
Laguna, à Madrid : une initiative
sanitaire pour s’occuper de
personnes qui ont besoin de soins
palliatifs ; Los Pinos, à Montevideo :
un centre éducatif situé dans une
zone marginale de la ville, qui
promeut le développement social des
jeunes ; le Wolf Health Clinic, un



dispensaire médical qui offre une
assistance gratuite à des centaines de
personnes de zones rurales du
Nigéria. Celles-ci et bien d'autres
œuvres semblables devraient
continuer et se multiplier parce que
le cœur du Christ nous porte à cela.

L'autre aspect, plus profond, est de
faire en sorte que chaque fidèle de la
Prélature, chaque personne qui
s'approche de ses apostolats,
découvre que la vie chrétienne est
inséparable de l'aide aux plus
nécessiteux.

Si nous regardons autour de nous,
sur notre lieu de travail et dans la
famille, nous trouverons un grand
nombre d'occasions d’aider : les
personnes âgées qui vivent dans la
solitude, les familles qui connaissent
des difficultés financières les
pauvres, les chômeurs de longue
durée, les malades du corps et de
l'âme, les réfugiés... Saint Josémaria



consacrait une grande attention aux
malades, car il voyait en eux la chair
souffrante du Christ rédempteur.
C’est pour cette raison qu’il avait
l'habitude de parler d’eux comme
d’un «trésor». Ce sont les drames que
nous rencontrons dans la vie
ordinaire. Comme le disait Mère
Teresa de Calcutta, aujourd'hui
sainte, « il n'est pas besoin d'aller en
Inde pour prendre soin des autres et
donner de l'amour : tu peux le faire
dans la rue-même où tu vis ».

Dans la société actuelle,
l'évangélisation pose de nouveaux
défis et le Pape rappelle que
l'Église est toujours « en route ».
De quelle manière l'Opus Dei
participe-t-elle à cette invitation ?

Le Pape appelle à une nouvelle étape
d'évangélisation, caractérisée par la
joie de ceux qui, ayant rencontré
Jésus Christ, se mettent « en route »



pour partager ce don avec leurs
contemporains.

Seul celui qui a l'expérience
personnelle de Jésus Christ peut
donner de la vraie joie. Si un
chrétien consacre du temps à sa
relation personnelle avec Jésus, il
pourra donner un témoignage de foi
au milieu des activités ordinaires et
aider à y découvrir la joie de vivre le
message chrétien : l'ouvrier avec
l'ouvrier, l'artiste avec l'artiste,
l'étudiant avec l'étudiant ...

Dans l'Opus Dei, malgré tous nos
défauts, nous désirons contribuer à
l'édification de l'Église depuis notre
propre lieu de travail, dans notre
famille... en nous efforçant de
sanctifier la vie ordinaire. Le plus
souvent, cela se passera dans des
domaines professionnels ou sociaux
qui n’ont jamais fait l’expérience de
la joie de l'amour de Dieu et qui en ce
sens, sont aussi les périphéries



auxquelles il est nécessaire d'arriver,
en tête à tête, de personne à
personne, d'égal à égal.

Les vocations constituent une
préoccupation généralisée dans
l'Église. Que conseilleriez-vous à
partir de l'expérience de l'Opus
Dei ?

Dans l'Opus Dei, on connaît les
mêmes difficultés que partout
ailleurs dans l'Église et nous
demandons au Seigneur, qui est le « 
maître de la moisson », d'envoyer des
« travailleurs à sa moisson ». Peut-
être un défi particulier consiste-il à
encourager la générosité chez les
jeunes, en les aidant à comprendre
que le don à Dieu n'est pas seulement
renoncement mais don, cadeau qui
se reçoit et qui rend heureux.

Quelle est la solution ? Il me vient à
l'esprit des propos du fondateur de
l'Opus Dei : « Si nous voulons être
plus nombreux, soyons meilleurs ».



La vitalité dans l'Église ne dépend
pas tant de formules d'organisations,
nouvelles ou anciennes, mais d'une
ouverture complète à l'Évangile, qui
conduit à un changement de vie.
Tant Benoit XVI que le Pape François
ont rappelé que ce sont surtout les
saints qui font l'Église. Nous voulons
plus de vocations pour toute l'Église ?
Efforçons nous de mieux répondre,
personnellement, à la grâce de Dieu,
qui est celui qui sanctifie.

Depuis votre élection, vous avez
fréquemment demandé des prières
pour l'Église et pour le Pape.
Comment encourager cette unité
avec le Saint-Père, dans la vie des
personnes courantes ?

Vous me demandez un conseil. Tous
ceux qui ont salué personnellement
le Pape François, et depuis 2013 ils
ont été des milliers, ont entendu cette
requête : « Priez pour moi ». Ce n'est
pas une phrase toute faite. Que dans



la vie d'un catholique ne manque
jamais chaque jour un petit geste
pour le Saint-Père, qui porte un
grand poids sur ses épaules : réciter
une simple prière, faire un petit
sacrifice, etc. Il ne s'agit pas de
chercher des choses difficiles mais
quelque chose de concret chaque
jour. J'encourage aussi les pères et
mères de famille à inviter leurs
enfants, depuis leur plus jeune âge, à
faire une brève prière pour le Pape.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/mgr-fernando-
ocariz-la-vitalite-dans-l-eglise-depend-
de-l-ouverture-complete-a-l-evangile/

(08/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/mgr-fernando-ocariz-la-vitalite-dans-l-eglise-depend-de-l-ouverture-complete-a-l-evangile/
https://opusdei.org/fr-cm/article/mgr-fernando-ocariz-la-vitalite-dans-l-eglise-depend-de-l-ouverture-complete-a-l-evangile/
https://opusdei.org/fr-cm/article/mgr-fernando-ocariz-la-vitalite-dans-l-eglise-depend-de-l-ouverture-complete-a-l-evangile/
https://opusdei.org/fr-cm/article/mgr-fernando-ocariz-la-vitalite-dans-l-eglise-depend-de-l-ouverture-complete-a-l-evangile/

	Mgr. Fernando Ocáriz : « La vitalité dans l'Église dépend de l'ouverture complète à l'Évangile ».

