
opusdei.org

Message du Pape
pour le carême 2014

Le carême commence le
mercredi 5 mars, mercredi des
cendres. Le Pape François a
écrit un message dans lequel il
propose "quelques réflexions
qui puissent vous aider dans un
chemin personnel et
communautaire de conversion".

25/02/2014

Le carême commence le mercredi 5
mars, mercredi des cendres. Le Pape
François a écrit un message dans
lequel il propose "quelques



réflexions qui puissent vous aider
dans un chemin personnel et
communautaire de conversion".

MESSAGE DE SA SAINTETÉ
FRANÇOIS POUR LE CARÊME 2014

Il s'est fait pauvre pour nous enrichir
par sa pauvreté (cf 2 Cor 8,9)

Chers frères et sœurs,

Je voudrais vous offrir, à l’occasion
du Carême, quelques réflexions qui
puissent vous aider dans un chemin
personnel et communautaire de
conversion. Je m’inspirerai de la
formule de Saint Paul : « Vous
connaissez en effet la générosité de
notre Seigneur Jésus Christ : lui qui
est riche, il est devenu pauvre à
cause de vous, pour que vous
deveniez riches par sa pauvreté » (2
Co 8, 9). L’Apôtre s’adresse aux
chrétiens de Corinthe pour les
encourager à être généreux vis-à-vis
des fidèles de Jérusalem qui étaient



dans le besoin. Que nous disent-elles,
ces paroles de saint Paul, à nous
chrétiens d’aujourd’hui ? Que
signifie, pour nous aujourd’hui, cette
exhortation à la pauvreté, à une vie
pauvre dans un sens évangélique ?

La grâce du Christ

Ces paroles nous disent avant tout
quel est le style de Dieu. Dieu ne se
révèle pas par les moyens de la
puissance et de la richesse du monde,
mais par ceux de la faiblesse et la
pauvreté : « Lui qui est riche, il est
devenu pauvre à cause de vous … ».
Le Christ, le Fils éternel de Dieu, qui
est l’égal du Père en puissance et en
gloire, s’est fait pauvre ; il est
descendu parmi nous, il s’est fait
proche de chacun de nous, il s’est
dépouillé, « vidé », pour nous devenir
semblable en tout (cf. Ph 2, 7 ; He 4,
15). Quel grand mystère que celui de
l’Incarnation de Dieu ! C’est l’amour
divin qui en est la cause, un amour



qui est grâce, générosité, désir d’être
proche et qui n’hésite pas à se
donner, à se sacrifier pour ses
créatures bien-aimées. La charité,
l’amour, signifient partager en tout le
sort du bien-aimé. L’amour rend
semblable, il crée une égalité, il abat
les murs et les distances. C’est ce qu’a
fait Dieu pour nous. Jésus en effet, « a
travaillé avec des mains d’homme, il
a pensé avec une intelligence
d’homme, il a agi avec une volonté
d’homme, il a aimé avec un cœur
d’homme. Né de la Vierge Marie, il
est vraiment devenu l’un de nous, en
tout semblable à nous, hormis le
péché » (Conc. œcum. Vat. II, Const.
past. Gaudium et Spes, n. 22 § 2).

La raison qui a poussé Jésus à se
faire pauvre n’est pas la pauvreté en
soi, mais, – dit saint Paul – [pour que]
« …vous deveniez riches par sa
pauvreté ». Il ne s’agit pas d’un jeu de
mots, ni d’une figure de style ! Il
s’agit au contraire d’une synthèse de



la logique de Dieu, de la logique de
l’amour, de la logique de
l’Incarnation et de la Croix. Dieu n’a
pas fait tomber sur nous le salut
depuis le haut, comme le ferait celui
qui donne en aumône de son
superflu avec un piétisme
philanthropique. Ce n’est pas cela
l’amour du Christ ! Lorsque Jésus
descend dans les eaux du Jourdain et
se fait baptiser par Jean Baptiste, il
ne le fait pas par pénitence, ou parce
qu’il a besoin de conversion ; il le fait
pour être au milieu des gens, de ceux
qui ont besoin du pardon, pour être
au milieu de nous, qui sommes
pécheurs, et pour se charger du poids
de nos péchés. Voilà la voie qu’il a
choisie pour nous consoler, pour
nous sauver, pour nous libérer de
notre misère. Nous sommes frappés
par le fait que l’Apôtre nous dise que
nous avons été libérés, non pas grâce
à la richesse du Christ, mais par sa
pauvreté. Pourtant saint Paul connaît
bien « la richesse insondable du



Christ » (Ep 3, 8) « établi héritier de
toutes choses » (He 1, 2).

Alors quelle est-elle cette pauvreté,
grâce à laquelle Jésus nous délivre et
nous rend riches ? C’est justement sa
manière de nous aimer, de se faire
proche de nous, tel le Bon Samaritain
qui s’approche de l’homme laissé à
moitié mort sur le bord de la route
(cf. Lc 10, 25ss). Ce qui nous donne la
vraie liberté, le vrai salut, le vrai
bonheur, c’est son amour de
compassion, de tendresse et de
partage. La pauvreté du Christ qui
nous enrichit, c’est le fait qu’il ait pris
chair, qu’il ait assumé nos faiblesses,
nos péchés, en nous communiquant
la miséricorde infinie de Dieu. La
pauvreté du Christ est la plus grande
richesse : Jésus est riche de sa
confiance sans limite envers le Père,
de pouvoir compter sur Lui à tout
moment, en cherchant toujours et
seulement la volonté et la gloire du
Père. Il est riche comme est riche un



enfant qui se sent aimé et qui aime
ses parents et ne doute pas un seul
instant de leur amour et de leur
tendresse. La richesse de Jésus, c’est
d’être le Fils ; sa relation unique avec
le Père est la prérogative souveraine
de ce Messie pauvre. Lorsque Jésus
nous invite à porter son « joug qui est
doux », il nous invite à nous enrichir
de cette « riche pauvreté » et de cette
« pauvre richesse » qui sont les
siennes, à partager avec lui son
Esprit filial et fraternel, à devenir des
fils dans le Fils, des frères dans le
Frère Premier-né (cf. Rm 8, 29).

On a dit qu’il n’y a qu’une seule
tristesse, c’est celle de ne pas être des
saints (L. Bloy) ; nous pourrions
également dire qu’il n’y a qu’une
seule vraie misère, c’est celle de ne
pas vivre en enfants de Dieu et en
frères du Christ.

Notre témoignage



Nous pourrions penser que cette «
voie » de la pauvreté s’est limitée à
Jésus, et que nous, qui venons après
Lui, pouvons sauver le monde avec
des moyens humains plus adéquats.
Il n’en est rien. À chaque époque et
dans chaque lieu, Dieu continue à
sauver les hommes et le monde grâce
à la pauvreté du Christ, qui s’est fait
pauvre dans les sacrements, dans la
Parole, et dans son Église, qui est un
peuple de pauvres. La richesse de
Dieu ne peut nous rejoindre à travers
notre richesse, mais toujours et
seulement à travers notre pauvreté
personnelle et communautaire,
vivifiée par l’Esprit du Christ.

À l’exemple de notre Maître, nous les
chrétiens, nous sommes appelés à
regarder la misère de nos frères, à la
toucher, à la prendre sur nous et à
œuvrer concrètement pour la
soulager. La misère ne coïncide pas
avec la pauvreté ; la misère est la
pauvreté sans confiance, sans



solidarité, sans espérance. Nous
pouvons distinguer trois types de
misère : la misère matérielle, la
misère morale et la misère
spirituelle. La misère matérielle est
celle qui est appelée communément
pauvreté et qui frappe tous ceux qui
vivent dans une situation contraire à
la dignité de la personne humaine :
ceux qui sont privés des droits
fondamentaux et des biens de
première nécessité comme la
nourriture, l’eau et les conditions
d’hygiène, le travail, la possibilité de
se développer et de croître
culturellement. Face à cette misère,
l’Église offre son service, sa diakonia,
pour répondre aux besoins et soigner
ces plaies qui enlaidissent le visage
de l’humanité. Nous voyons dans les
pauvres et les laissés-pour-compte le
visage du Christ ; en aimant et en
aidant les pauvres nous aimons et
nous servons le Christ. Notre
engagement nous pousse aussi à
faire en sorte que, dans le monde,



cessent les atteintes à la dignité
humaine, les discriminations et les
abus qui sont si souvent à l’origine
de la misère. Lorsque le pouvoir, le
luxe et l’argent deviennent des
idoles, ils prennent le pas sur
l’exigence d’une distribution
équitable des richesses. C’est
pourquoi il est nécessaire que les
consciences se convertissent à la
justice, à l’égalité, à la sobriété et au
partage.

La misère morale n’est pas moins
préoccupante. Elle consiste à se
rendre esclave du vice et du péché.
Combien de familles sont dans
l’angoisse parce que quelques-uns de
leurs membres – souvent des jeunes
– sont dépendants de l’alcool, de la
drogue, du jeu, de la pornographie !
Combien de personnes ont perdu le
sens de la vie, sont sans perspectives
pour l’avenir et ont perdu toute
espérance ! Et combien de personnes
sont obligées de vivre dans cette



misère à cause de conditions sociales
injustes, du manque de travail qui les
prive de la dignité de ramener le
pain à la maison, de l’absence
d’égalité dans les droits à l’éducation
et à la santé. Dans ces cas, la misère
morale peut bien s’appeler début de
suicide. Cette forme de misère qui est
aussi cause de ruine économique, se
rattache toujours à la misère
spirituelle qui nous frappe, lorsque
nous nous éloignons de Dieu et
refusons son amour. Si nous
estimons ne pas avoir besoin de
Dieu, qui nous tend la main à travers
le Christ, car nous pensons nous
suffire à nous-mêmes, nous nous
engageons sur la voie de l’échec. Seul
Dieu nous sauve et nous libère
vraiment.

L’Évangile est l’antidote véritable
contre la misère spirituelle : le
chrétien est appelé à porter en tout
lieu cette annonce libératrice selon
laquelle le pardon pour le mal



commis existe, selon laquelle Dieu
est plus grand que notre péché et
qu’il nous aime gratuitement,
toujours, et selon laquelle nous
sommes faits pour la communion et
pour la vie éternelle. Le Seigneur
nous invite à être des hérauts joyeux
de ce message de miséricorde et
d’espérance ! Il est beau
d’expérimenter la joie de répandre
cette bonne nouvelle, de partager ce
trésor qui nous a été confié pour
consoler les cœurs brisés et donner
l’espérance à tant de frères et de
sœurs qui sont entourés de ténèbres.
Il s’agit de suivre et d’imiter Jésus qui
est allé vers les pauvres et les
pécheurs comme le berger est allé à
la recherche de la brebis perdue, et il
y est allé avec tout son amour. Unis à
Lui, nous pouvons ouvrir
courageusement de nouveaux
chemins d’évangélisation et de
promotion humaine.



Chers frères et sœurs, que ce temps
de Carême trouve toute l’Église
disposée et prête à témoigner du
message évangélique à tous ceux qui
sont dans la misère matérielle,
morale et spirituelle ; message qui se
résume dans l’annonce de l’amour
du Père miséricordieux, prêt à
embrasser toute personne, dans le
Christ. Nous ne pourrons le faire que
dans la mesure où nous serons
conformés au Christ, Lui qui s’est fait
pauvre et qui nous a enrichi par sa
pauvreté. Le Carême est un temps
propice pour se dépouiller ; et il
serait bon de nous demander de quoi
nous pouvons nous priver, afin
d’aider et d’enrichir les autres avec
notre pauvreté. N’oublions pas que la
vraie pauvreté fait mal : un
dépouillement sans cette dimension
pénitentielle ne vaudrait pas grand-
chose. Je me méfie de l’aumône qui
ne coûte rien et qui ne fait pas mal.



Que l’Esprit Saint, grâce auquel nous
« [sommes] pauvres, et nous faisons
tant de riches ; démunis de tout, et
nous possédons tout » (2 Co 6, 10),
nous soutienne dans nos bonnes
intentions et renforce en nous
l’attention et la responsabilité vis-à-
vis de la misère humaine, pour que
nous devenions miséricordieux et
artisans de miséricorde. Avec ce
souhait je vous assure de ma prière,
afin que tout croyant et toute
communauté ecclésiale puisse
parcourir avec profit ce chemin de
Carême. Je vous demande également
de prier pour moi. Que le Seigneur
vous bénisse et que la Vierge Marie
vous garde.

Du Vatican, le 26 décembre 2013

Fête de Saint Étienne, diacre et
protomartyr



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/message-du-
pape-pour-le-careme-2014/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/message-du-pape-pour-le-careme-2014/
https://opusdei.org/fr-cm/article/message-du-pape-pour-le-careme-2014/
https://opusdei.org/fr-cm/article/message-du-pape-pour-le-careme-2014/

	Message du Pape pour le carême 2014

