
opusdei.org

Thème 9 -
L’Incarnation

L'Incarnation est la
démonstration par excellence
de l’Amour de Dieu pour les
hommes, la Deuxième Personne
de la Très Sainte Trinité – Dieu
– assumant la nature humaine
dans l’unité de sa personne.

02/02/2014

9.

L’Incarnation

L'œuvre de l’Incarnation• 



L’assomption de la nature humaine
de la part de la Personne du Verbe
est l'œuvre des trois Personnes
divines. L’Incarnation de Dieu est
l’Incarnation du Fils, non pas celle du
Père, ni de l’Esprit Saint. Nonobstant,
l’Incarnation fut l'œuvre de toute la
Trinité. Pour cela, dans la Sainte
Écriture, on attribue cette œuvre
parfois à Dieu le Père (He 10, 5 ; Ga 4,
4) aussi bien qu’au Fils (Ph 2, 7) et au
Saint Esprit (Lc 1, 35 ; Mt 1, 20). Ainsi
est souligné que l'œuvre de
l’Incarnation est un seul acte
commun aux trois Personnes divines.
Saint Augustin expliquait que « le fait
que Marie ait conçu et mis au monde
est l'œuvre de la Trinité, étant donné
que les œuvres de la Trinité sont
inséparables »[1]. Il s’agit en effet
d’une action divine ad extra, dont les
effets sont hors de Dieu, dans les
créatures. Ils sont l'œuvre des trois
Personnes conjointement, puisqu’il
n’y a qu’un seul et unique Être divin



et que celui-ci s’identifie à son
pouvoir (cf. CEC, 258).

L’Incarnation du Verbe n’affecte pas
la liberté divine, car Dieu pouvait
décider que le Verbe ne s’incarne
pas, ou que ce soit une autre
Personne divine qui s’incarne.
Pourtant, dire que Dieu est
infiniment libre ne signifie pas que
ses décisions soient arbitraires ni ne
revient à nier que l’amour soit la
raison de son agir. C’est pourquoi les
théologiens cherchent les raisons de
convenance pouvant se deviner
derrière les décisions divines, telles
qu’elles se manifestent dans
l’actuelle économie du salut. Ils ne
cherchent qu’à mettre en exergue la
merveilleuse sagesse et cohérence de
toute œuvre divine, et non pas une
éventuelle nécessité en Dieu.

La Vierge Marie, Mère de Dieu

La Vierge Marie a été de toute
éternité prédestinée à devenir la

• 



Mère de Dieu quand le Verbe
s’incarnerait : « Dans le Mystère du
Christ, Marie est présente dès avant
la création du monde comme celle
que le Père a choisie comme Mère de
son Fils dans l’Incarnation, et avec le
Père c’est le Fils qui l’a choisie, la
confiant éternellement à l’Esprit de
sainteté »[2]. L’élection divine
respecte la liberté de Marie, car « le
Père des miséricordes a voulu que
l’Incarnation fût précédée par une
acceptation de la part de cette Mère
prédestinée, en sorte que, une
femme ayant contribué à l'œuvre de
mort, de même une femme
contribuât aussi à la vie (LG 56 ; cf.
61) » (CEC, 488).

Pour cela, depuis la plus haute
antiquité, les Pères de l’Église ont vu
en Marie la nouvelle Ève. « Pour être
la Mère du Sauveur, Marie " fut
pourvue par Dieu de dons à la
mesure d’une si grande tâche " (LG
56) » (CEC, 490). L’ange Gabriel, au



moment de l’Annonciation, la salue
comme « pleine de grâce » (Lc 1, 28).
Dès avant l’Incarnation du Verbe,
Marie était déjà, par sa réponse aux
dons divins, pleine de grâce. La grâce
reçue par Marie la rend agréable à
Dieu et la prépare à être la Mère
virginale du Sauveur. Totalement
possédée par la grâce de Dieu, elle
peut donner son libre consentement
à l’annonce de sa vocation (cf. CEC,
490). « Ainsi, donnant à la parole de
Dieu son consentement, Marie devint
Mère de Jésus et, épousant de tout
cœur, sans que nul péché la retienne,
la volonté divine de salut, se livra
elle-même intégralement à la
personne et à l'œuvre de son Fils,
pour servir, dans sa dépendance et
avec lui, par la grâce de Dieu, au
mystère de la Rédemption (cf. LG 56)
» (CEC, 494).

Les Pères orientaux appellent la
Mère de Dieu « la Toute Sainte » et «
ils la célèbrent comme " indemne de



toute tache de péché, ayant été pétrie
par l’Esprit Saint, et formée comme
une nouvelle créature " (LG 56). Par
la grâce de Dieu, Marie est restée
pure de tout péché personnel tout au
long de sa vie » (CEC, 493).

Marie a été rachetée dès sa
conception : « C’est ce que confesse le
dogme de l’Immaculée Conception,
proclamé en 1854 par le pape Pie IX :
‘La bienheureuse Vierge Marie a été,
au premier instant de sa conception,
par une grâce et une faveur
singulière du Dieu Tout-Puissant, en
vue des mérites de Jésus-Christ
Sauveur du genre humain, préservée
intacte de toute souillure du péché
originel’ (DS 2803) » (CEC, 491).
L’Immaculée Conception manifeste
l’amour gratuit de Dieu puisqu’il
s’agit d’une initiative divine et non
pas d’un mérite de Marie, mais du
Christ. En effet, « cette " sainteté
éclatante absolument unique " dont
elle est " enrichie dès le premier



instant de sa conception " (LG 56) lui
vient tout entière du Christ : elle est "
rachetée de façon éminente en
considération des mérites de son Fils
" (LG 53) » (CEC, 492).

La Vierge Marie est Mère de Dieu : «
En effet, Celui qu’elle a conçu comme
homme du Saint-Esprit et qui est
devenu vraiment son Fils selon la
chair, n’est autre que le Fils éternel
du Père, la deuxième Personne de la
Sainte Trinité. L’Église confesse que
Marie est vraiment Mère de Dieu
(Theotokos) (cf. DS 251) » (CEC, 495).
Certes, elle n’a pas engendré la
divinité mais uniquement le corps
humain du Verbe, auquel s’est
immédiatement unie son âme
rationnelle, créée par Dieu comme
toutes les autres, donnant ainsi
origine à la nature humaine qui, en
ce même instant, fut assumée par le
Verbe. Marie est restée toujours
vierge. Depuis le début, l’Église
confesse dans le Credo et célèbre



dans sa liturgie « Marie comme la (…)
" toujours vierge " (cf. LG 52) » (CEC,
499 ; v. aussi 496-507). Cette foi de
l’Église se reflète dans la très
ancienne formulation : Vierge avant,
pendant et après l’enfantement. Dès
ses débuts, « l’Église a confessé que
Jésus a été conçu par la seule
puissance du Saint-Esprit dans le sein
de la Vierge Marie, affirmant aussi
l’aspect corporel de cet événement :
Jésus a été conçu " de l’Esprit Saint
sans semence virile " (Cc. Latran en
649 : DS 503) » (CEC, 496). Marie est
restée vierge aussi dans
l’enfantement. « Elle l’a mis au
monde sans perdre sa virginité, de
même que virginalement elle l’avait
conçu (…). Jésus-Christ naquit d’un
sein virginal, dans un enfantement
admirable »[3]. En effet, « la
naissance du Christ " n’a pas
diminué, mais consacré l’intégrité
virginale " de sa mère (LG 57) » (CEC,
499). Marie reste perpétuellement
vierge après l’enfantement. Les Pères



de l’Église, dans leurs explications de
l’Évangile et leurs réponses aux
objections, ont toujours affirmé cette
réalité qui manifeste la totale
disponibilité de Marie et son don
absolu d’elle-même aux desseins
salvifiques de Dieu. C’est ainsi que le
résumait saint Basile lorsqu’il
écrivait que « ceux qui aiment le
Christ n’admettent pas d’entendre
dire que la Mère de Dieu ait cessé
d’être vierge à quelque moment que
ce soit »[4].

Marie a été élevée au Ciel. « La
Vierge Immaculée, préservée de
toute tache de la faute originelle, au
terme de sa vie terrestre, fut élevée à
la gloire du ciel en son âme et en son
corps et elle fut exaltée par le
Seigneur comme Reine de l'univers
afin de ressembler plus parfaitement
à son Fils, Seigneur des seigneurs (cf. 
Ap. 19, 16) et victorieux du péché et
de la mort »[5]. L'Assomption de la
Sainte Vierge constitue une



anticipation de la résurrection des
autres chrétiens (cf. CEC, 966). La
royauté de Marie se fonde sur sa
maternité divine et son association à
l'œuvre de la Rédemption[6]. Le 1er

novembre 1954, Pie XII institua la
fête de Sainte Marie, Reine[7].

Marie est la mère du Rédempteur.
C’est pourquoi sa maternité divine
comporte aussi sa coopération au
salut des hommes. « Marie, fille
d’Adam, donnant à la Parole de Dieu
son consentement, devint Mère de
Jésus et, épousant à plein cœur, sans
que nul péché ne la retienne, la
volonté divine de salut, se livra elle-
même intégralement, comme la
servante du Seigneur, à la personne
et à l’œuvre de son Fils, pour servir,
dans sa dépendance et avec lui, par
la grâce du Dieu tout-puissant, au
mystère de la Rédemption. C’est donc
à juste titre que les saints Pères
considèrent Marie non pas
simplement comme un instrument



passif aux mains de Dieu, mais
comme apportant au salut des
hommes la coopération de sa libre
foi et de son obéissance »[8]. Cette
coopération se manifeste aussi en sa
maternité spirituelle. Marie, nouvelle
Ève, est véritablement mère des
hommes dans l’ordre de la grâce,
coopérant à la naissance à la vie de la
grâce et au développement spirituel
des fidèles. Marie « apporta à
l’œuvre du Sauveur une coopération
absolument sans pareille par son
obéissance, sa foi, son espérance, son
ardente charité, pour que soit rendue
aux âmes la vie surnaturelle. C’est
pourquoi elle est devenue pour nous,
dans l’ordre de la grâce, notre Mère.
»[9] (cf. CEC, 968). Marie est aussi
médiatrice, et sa médiation
maternelle, toujours subordonnée à
l’unique médiation du Christ, a
commencé avec le fiat de
l’Annonciation. Elle se perpétue dans
le Ciel étant donné que « cette
maternité de Marie dans l’économie



de la grâce se continue sans
interruption jusqu’à la
consommation définitive de tous les
élus. En effet, après l’Assomption au
ciel, son rôle dans le salut ne
s’interrompt pas : par son
intercession multiple, elle continue à
nous obtenir les dons qui assurent
notre salut éternel. Son amour
maternel la rend attentive aux frères
de son Fils dont le pèlerinage n’est
pas achevé, et qui se trouvent
engagés dans les périls et les
épreuves, jusqu’à ce qu’ils
parviennent à la patrie
bienheureuse. C’est pourquoi la
bienheureuse Vierge est invoquée
dans l’Église sous les titres d’avocate,
auxiliatrice, secourable, médiatrice
»[10] (cf. CEC, 969).

Marie est la figure et le modèle de
l’Église : « la Vierge Marie est pour
l’Église le modèle de la foi et de la
charité. Par là elle est " membre
suréminent et absolument unique de



l’Église " (LG 53) ; elle constitue
même " la réalisation exemplaire
" (…) de l’Église (LG 63) » (CEC, 967).
Paul VI, le 21 novembre 1964, a
solennellement nommé Marie Mère
de l’Église afin de souligner de façon
explicite la fonction maternelle
exercée par la Sainte Vierge sur le
peuple chrétien[11].

On comprend, à la vue de ce qui a été
dit, que la piété de l’Église envers la
Vierge Marie soit un élément
intrinsèque au culte chrétien[12]. «
Marie est légitimement honorée par
l’Église d’un culte spécial. Et de fait,
depuis les temps les plus reculés, la
bienheureuse Vierge est honorée
sous le titre de « Mère de Dieu » ; et
les fidèles se réfugient sous sa
protection, l’implorant dans tous les
dangers et leurs besoins ». Surtout
depuis le Concile d’Éphèse, le culte
du Peuple de Dieu envers Marie a
connu un merveilleux accroissement,
sous les formes de la vénération et de



l’amour, de l’invocation et de
l’imitation, réalisant ses propres
paroles prophétiques : « Toutes les
générations m’appelleront
bienheureuse, car le Tout-Puissant a
fait en moi de grandes choses » (Lc 1,
48). Ce culte, tel qu’il a toujours
existé dans l’Église, présente un
caractère absolument unique ; il n’en
est pas moins essentiellement
différent du culte d’adoration qui est
rendu au Verbe incarné ainsi qu’au
Père et à l’Esprit Saint ; il est
éminemment apte à le servir »[13].
Le culte de la Sainte Vierge « trouve
son expression dans les fêtes
liturgiques dédiées à la Mère de Dieu
(cf. SC 103) et dans la prière mariale,
tel le Saint Rosaire » (CEC, 971).

Figures et prophéties de
l’Incarnation

Nous avons vu, dans le thème
précédent, que Dieu, après le péché
de nos premiers parents Adam et

• 



Ève, n’a pas abandonné l’homme
mais lui a promis un Sauveur (cf. Gn
3, 15 ; CEC, 410).

Après le péché originel et la
promesse du Rédempteur, Dieu lui-
même reprend l’initiative, établissant
une Alliance avec les hommes : avec
Noé après le déluge (cf. Gn 9-10) puis
surtout avec Abraham (cf. Gn 15-17)
à qui il promet une nombreuse
descendance, faisant de celle-ci un
grand peuple et lui donnant une
nouvelle terre ; en cette descendance
seraient bénies toutes les nations.
L’Alliance est ensuite renouvelée
avec Isaac (cf. Gn 26, 2-5) et Jacob (cf.
Gn 28, 12- 15 ; 35, 9-12). Dans l’Ancien
Testament, l’Alliance atteint son
expression la plus complète avec
Moïse (cf. Ex 6, 2-8 ; Ex 19-34).

Un moment important dans l’histoire
des relations entre Dieu et Israël est
la prophétie de Nathan (cf. 2 S 7,
7-15), qui annonce que le Messie sera



de la descendance de David et qu’il
règnera sur tous les peuples, et pas
seulement sur Israël. Du Messie,
d’autres textes prophétiques diront
que sa naissance aura lieu à
Bethléem (cf. Mi 5, 1), qu’il
appartiendra à la famille de David
(cf. Is 11, 1; Jr 23, 5); qu’on lui
donnera le nom d’Emmanuel, c’est-à-
dire Dieu-avec-nous (cf. Is 7, 14);
qu’on l’appellera « Dieu-Fort, Père-à-
jamais, Prince-de-la- Paix » (Is 9, 5),
etc. Outre ces textes décrivant le
Messie comme roi et descendant de
David, d’autres relatent également de
manière prophétique la mission
rédemptrice du Messie, l’appelant
Serviteur de Yahvé, homme de
douleurs, qui assumera en son corps
la réconciliation et la paix (cf. Eph 2,
14-18; Is 42, 1-7; 49, 1-9;50, 4-9; 52, 13;
53, 12). Dans ce contexte, le texte de
Dn 7, 13-14 prend une singulière
importance : le Fils de l’homme, par
l’humilité et l’abaissement, dépasse
mystérieusement la condition



humaine et restaure le règne
messianique dans sa phase définitive
(cf. CEC, 440).

Les principales figures du
Rédempteur dans l’Ancien Testament
sont Abel le juste, le grand prêtre
Melchisédech, Abraham sacrifiant
son fils Isaac, Joseph vendu par ses
frères, l’agneau pascal, le serpent de
bronze érigé par Moïse dans le
désert, et le prophète Jonas.

Les noms du Christ

Nombreux sont les noms et les titres
attribués au Christ par les
théologiens et les auteurs spirituels
tout au long des siècles. Certains sont
tirés de l’Ancien Testament, d’autres
du Nouveau. Quelques-uns sont
utilisés ou acceptés par Jésus lui-
même, d’autres lui ont été appliqués
par l’Église au cours des siècles.
Voyons maintenant les plus
importants et usuels.

• 



Jésus (cf. CEC, 430-435), qui en
hébreu signifie « Dieu sauve » : «
Lors de l’Annonciation, l’ange
Gabriel lui donne comme nom
propre le nom de Jésus qui exprime à
la fois son identité et sa mission
» (CEC, 430), c’est-à-dire qu’il est le
Fils de Dieu fait homme pour «
sauver son peuple de ses péchés
» (Mt 1, 21). « Le nom de Jésus
signifie que le nom même de Dieu est
présent en la personne de son Fils
(cf. Ac 5, 41 ; 3 Jn 7) fait homme pour
la rédemption universelle et
définitive des péchés. Il est le nom
divin qui seul apporte le salut (cf. Jn
3, 5 ; Ac 2, 21) et il peut désormais
être invoqué de tous car il s’est uni à
tous les hommes par l’Incarnation
» (CEC, 432). « Le nom de Jésus est au
cœur de la prière chrétienne » (CEC,
435).

« Christ (cf CEC 436) vient de la
traduction grecque du terme hébreu
" Messie " qui veut dire " oint ". Il ne



devient le nom propre de Jésus que
parce que celui-ci accomplit
parfaitement la mission divine qu’il
signifie. En effet en Israël étaient
oints au nom de Dieu ceux qui lui
étaient consacrés pour une mission
venant de lui. C’était le cas des rois
(cf. 1 S 9, 16 ; 10, 1 ; 16, 1. 12-13 ; 1 R 1,
39), des prêtres (cf. Ex 29, 7 ; Lv 8, 12)
et, en de rares cas, des prophètes (cf.
1 R 19, 16). Ce devait être par
excellence le cas du Messie que Dieu
enverrait pour instaurer
définitivement son Royaume (cf. Ps 2,
2 ; Ac 4, 26-27). Le Messie devait être
oint par l’Esprit du Seigneur (cf. Is
11, 2) à la fois comme roi et prêtre
(cf. Za 4, 14 ; 6, 13) mais aussi comme
prophète (cf. Is 61, 1 ; Lc 4, 16-21).
Jésus a accompli l’espérance
messianique d’Israël dans sa triple
fonction de prêtre, de prophète et de
roi.

(CEC 439) Jésus a accepté le titre de
Messie auquel il avait droit (cf. Jn 4,



25-26 ; 11, 27), mais non sans réserve
parce que celui-ci était compris par
une partie de ses contemporains
selon une conception trop humaine
(cf. Mt 22, 41-46), essentiellement
politique (cf. Jn 6, 15 ; Lc 24, 21).

Jésus-Christ est le Fils Unique de Dieu
(cf. CEC, 441-445). La filiation de
Jésus par rapport au Père n’est pas
une filiation adoptive, comme la
nôtre, mais la filiation divine
naturelle, c’est-à-dire « la relation
unique et éternelle de Jésus-Christ à
Dieu son Père : Il est le Fils unique du
Père (cf. Jn 1, 14. 18 ; 3, 16. 18) et Dieu
lui-même (cf. Jn 1, 1). Croire que
Jésus-Christ est le Fils de Dieu est
nécessaire pour être chrétien (cf. Ac
8, 37 ; 1 Jn 2, 23) » (CEC, 454). « Les
Évangiles rapportent en deux
moments solennels, le Baptême et la
transfiguration du Christ, la voix du
Père qui le désigne comme son " Fils
bien-aimé " (cf. Mt 3, 17 ; 17, 5). Jésus
se désigne lui-même comme " le Fils



Unique de Dieu " (Jn 3, 16) et affirme
par ce titre sa préexistence éternelle
(cf. Jn 10, 36) » (CEC, 444).

Seigneur (cf. CEC, 446-451) : « Dans la
traduction grecque des livres de
l’Ancien Testament, le nom ineffable
sous lequel Dieu s’est révélé à Moïse
(cf. Ex 3, 14), YHWH, est rendu par 
Kyrios (" Seigneur "). Seigneur
devient dès lors le nom le plus
habituel pour désigner la divinité
même du Dieu d’Israël. C’est dans ce
sens fort que le Nouveau Testament
utilise le titre de " Seigneur " à la fois
pour le Père, mais aussi, et c’est là la
nouveauté, pour Jésus reconnu ainsi
comme Dieu lui-même (cf. 1 Co 2, 8)
» (CEC, 446). « En attribuant à Jésus le
titre divin de Seigneur, les premières
confessions de foi de l’Église
affirment, dès l’origine (cf. Ac 2,
34-36), que le pouvoir, l’honneur et la
gloire dus à Dieu le Père conviennent
aussi à Jésus (cf. Rm 9, 5 ; Tt 2, 13 ; Ap
5, 13) parce qu’il est de " condition



divine " (Ph 2, 6) et que le Père a
manifesté cette souveraineté de Jésus
en le ressuscitant des morts et en
l’exaltant dans sa gloire (cf. Rm 10, 9 ;
1 Co 12, 3 ; Ph 2, 11) » (CEC, 449). La
prière chrétienne, liturgique ou
personnelle, est marquée par le titre
« Seigneur » (cf. CEC, 451).

5.Le Christ est l’unique Médiateur
parfait entre Dieu et les hommes.
Il est Maître, Prêtre et Roi.

« Jésus-Christ est vrai Dieu et vrai
homme, dans l’unité de sa Personne
divine ; pour cette raison il est
l’unique Médiateur entre Dieu et les
hommes » (CEC, 480). L’expression la
plus profonde du Nouveau
Testament sur la médiation du Christ
se trouve dans la première lettre à
Timothée : « Il n'y a qu'un seul Dieu,
il n'y a qu'un seul médiateur entre
Dieu et les hommes : un homme, le
Christ Jésus, qui s'est donné lui-
même en rançon pour tous » (1 Tm 2,



5-6). Y sont présentées la personne
du Médiateur et son action de
médiation. Et dans la lettre aux
Hébreux, on présente le Christ
comme le médiateur d’une Alliance
nouvelle (cf. He 8, 6 ; 9, 15 ; 12, 24).
Jésus-Christ est médiateur parce qu’il
est Dieu parfait et homme parfait. Il
est médiateur en et par son
humanité. Ces textes du Nouveau
Testament présentent le Christ en
tant que prophète et révélateur, en
tant que Grand-prêtre et Seigneur de
toute la création. Il ne s’agit pas de
trois mystères distincts, mais de trois
aspects différents de la fonction
salvatrice de l’unique médiateur.

Le Christ est le prophète annoncé
dans le Deutéronome (18, 18). Les
gens tenaient Jésus pour un prophète
(cf. Mt 16, 14 ; Mc 6, 14-16 ; Lc 24, 19).
Le début même de la lettre aux
Hébreux est paradigmatique à cet
effet. Mais le Christ est plus qu’un
prophète : il est le Maître, c’est-à-dire



celui qui enseigne par sa propre
autorité, avec une autorité inconnue
jusqu’alors qui surprend ceux qui
l’écoutent. Le caractère suprême des
enseignements de Jésus se fonde sur
le fait qu’il est Dieu et homme. Jésus
ne fait pas qu’enseigner la vérité, il
est la Vérité rendue visible dans la
chair. Le Christ, Verbe éternel du
Père, « est la Parole unique, parfaite
et indépassable du Père. En Lui Il dit
tout, et il n’y aura pas d’autre parole
que celle-là » (CEC, 65).
L’enseignement du Christ est
définitif, également dans le sens
qu’avec lui la Révélation de Dieu aux
hommes dans l’histoire est arrivée à
son terme. Le Christ est prêtre. La
médiation de Jésus-Christ est une
médiation sacerdotale. Dans la lettre
aux Hébreux, dont le thème central
est le sacerdoce du Christ, Jésus est
présenté comme le Grand-Prêtre de
la Nouvelle Alliance, « unique "
Grand-prêtre selon l’ordre de
Melchisédech " (He 5, 10 ; 6, 20), "



saint, innocent, immaculé " (He 7,
26), qui, "par une oblation unique a
rendu parfaits pour toujours ceux
qu’Il sanctifie " (He 10, 14), c’est-à-
dire par l’unique sacrifice de sa Croix
» (CEC, 1544). De même que le
sacrifice du Christ – sa mort sur la
Croix – est unique de par l’unité du
prêtre et de la victime, d’infinie
valeur, de même son sacerdoce est
unique. Il est l’unique victime et
l’unique prêtre. Les sacrifices de
l’Ancien Testament préfiguraient
celui du Christ, recevant leur valeur
précisément de cela. Le sacerdoce
ministériel et celui des fidèles sont
une participation au sacerdoce
éternel du Christ. Ils ne s’y ajoutent
pas ni ne lui succèdent (cf. CEC,
1544-1547).

Le Christ est Roi. Il l’est non
seulement en tant que Dieu mais
aussi en tant qu’homme. La
souveraineté du Christ est un aspect
fondamental de sa médiation



salvatrice. Le Christ sauve parce qu’il
en a le pouvoir effectif. La foi de
l’Église affirme la royauté du Christ
et professe dans le Credo que « son
règne n’aura pas de fin », répétant
ainsi les paroles de l’ange Gabriel à
Marie (cf. Lc 1, 32-33). La dignité
royale du Christ avait déjà été
annoncée dans l’Ancien Testament
(cf. Ps 2, 6 ; Is 7, 6; 11, 1-9; Dn 7, 14).
Le Christ n’a pourtant pas beaucoup
parlé de sa royauté, étant donné que
parmi les juifs de son temps une
conception matérielle et terrestre du
règne messianique était très
répandue. Mais il la reconnut en un
moment particulièrement solennel,
en réponse à l’interrogatoire de
Pilate (cf. Jn 18, 33- 37). La royauté
du Christ n’est pas métaphorique.
Elle est réelle et elle comporte le
pouvoir de légiférer et de juger. C’est
une réalité qui se fonde sur le fait
qu’il est le Verbe incarné et notre
Rédempteur[14]. Son règne est
spirituel et éternel. C’est un règne de



sainteté et de justice, d’amour, de
vérité et de paix[15]. Le Christ exerce
sa royauté en attirant à Lui tous les
hommes par sa mort et sa
résurrection (cf. Jn 12, 32). « Le
Christ, Roi et Seigneur de l’univers,
s’est fait le serviteur de tous, n’étant "
pas venu pour être servi, mais pour
servir et pour donner sa vie en
rançon pour la multitude " (Mt 20,
28) » (CEC, 786). « Le Peuple de Dieu
tout entier participe à ces trois
fonctions du Christ et il porte les
responsabilités de mission et de
service qui en découlent » (CEC, 783).

Toute la vie du Christ est
rédemptrice

En ce qui concerne la vie du Christ, le
Symbole de la foi ne parle « que des
mystères de l’Incarnation
(conception et naissance) et de la
Pâque (passion, crucifixion, mort,
sépulture, descente aux enfers,
résurrection, ascension). Il ne dit

• 



rien, explicitement, des mystères de
la vie cachée et publique de Jésus,
mais les articles de la foi concernant
l’Incarnation et la Pâque de Jésus
éclairent toute la vie terrestre du
Christ » (CEC, 512).

Toute la vie du Christ est
rédemptrice, et chacun de ses actes
humains possède une charge
transcendante de salut. Même par les
actes les plus simples et
apparemment les moins importants,
Jésus exerce efficacement sa
médiation entre Dieu et les hommes,
car ce sont toujours des actes du
Verbe incarné. Saint Josémaria a
compris cela avec une profondeur
particulière, enseignant à tous à faire
des chemins de la terre des chemins
divins de sanctification : « La
plénitude des temps arrive et, pour
remplir cette mission (…) c'est un
Enfant qui naît à Bethléem. Il est le
Rédempteur du monde; mais, avant
même de parler, Il montre son



amour par des actes. Il n'apporte
aucune formule magique parce qu'Il
sait que le salut qu'Il offre doit passer
par le cœur de l'homme. Ses
premières actions sont des sourires,
des pleurs d'enfant, le sommeil sans
défense d'un Dieu incarné: et ceci
pour nous inspirer de l'amour, pour
que nous sachions L'accueillir dans
nos bras »[16].

Les années de la vie cachée du Christ
ne sont pas une simple préparation
pour son ministère public, mais
d’authentiques actes rédempteurs,
orientés vers la consommation du
Mystère Pascal. Théologiquement, il
est grandement pertinent de
considérer que Jésus, durant la
majeure partie de sa vie, partagea le
sort de l’immense majorité des
hommes : la vie quotidienne de
famille et de travail. Nazareth est
ainsi une leçon de vie familiale, une
leçon de travail[17]. Le Christ réalise
aussi notre rédemption durant les



nombreuses années de travail de sa
vie cachée, donnant ainsi, dans
l'histoire du salut, tout son sens divin
au travail quotidien du chrétien et de
millions d’hommes de bonne
volonté : « En grandissant et en
vivant comme l'un d'entre nous,
Jésus nous révèle que l'existence
humaine, nos occupations courantes
et ordinaires, ont un sens divin »[18].

José Antonio Riestra

Bibliographie de base

Catéchisme de l’Église catholique,
(CEC) 484-570, 720-726, 963-975.

Benoît XVI-Joseph Ratzinger, Jésus de
Nazareth, Flammarion, 2007,
introduction et chap. 10.

Lumen Gentium (LG)



[1] Saint Augustin, De Trinitate, 2, 5,
9; cf. Concile du Latran IV: DS 801

[2] Jean Paul II, enc. Redemptoris
Mater, 25-III-1987, 8; cf. Pie IX, bulle 
Ineffabilis Deus; Pie XII, bulle 
Munificentissimus Deus, AAS
42(1950)9768; Paul VI, exh. ap. 
Marialis cultus, 25; CIC, 488

[3] Saint Léon le Grand, ep. Lectis
dilectionis tuae, DS 291-294

[4] Saint Basile, In Christi
generationem, 5

[5] Concile Vatican II, const. dogm. 
Lumen Gentium, 59; cf. la
proclamation du dogme de
l’Assomption de la Bienheureuse
Vierge Marie par le pape Pie XII en
1950 : DS 3903

[6] Cf. Pie XII, enc. Ad coeli reginam,
11-10-1954 : AAS 46(1954)625-640

[7] Cf. AAS 46(1954)662-666



[8] Concile Vatican II, const. dogm. 
Lumen Gentium, 56

[9] Ibidem, 61

[10] Ibidem, 62

[11] Cf. AAS 56(1964)1015-1016

[12] Cf. Paul VI, exh. Marialis cultus,
56

[13] Concile Vatican II, const. dogm. 
Lumen Gentium, 66

[14] Cf. Pie XI, enc. Quas primas,
11-11-1925, AS 17(195)599

[15] Cf. Missel Romain, Préface de la
messe du Christ, Roi de l’Univers

[16] Saint Josémaria Escriva, Quand
le Christ passe, 36

[17] Cf. Paul VI, allocution à
Nazareth, 5 janvier 1964 :
Insegnamenti di Paolo VI, 2(1964)25



[18] Saint Josémaria Escriva, Quand
le Christ passe, 14

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/lincarnation/
(06/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/lincarnation/
https://opusdei.org/fr-cm/article/lincarnation/

	Thème 9 - L’Incarnation

