
opusdei.org

L’humilité, source de
joie

L'humilité est une
caractéristique essentielle, un
des fondements de la vie
chrétienne authentique, car
c'est la « demeure de la charité
».

17/02/2007

Dieu, personne ne l’a jamais
contemplé [1], affirme la Sainte
Écriture. Tant que nous vivons sur
cette terre, nous n’avons pas une
connaissance immédiate de l’essence
divine ; une distance infinie sépare



Dieu de l’homme et lui seul, en
s’adaptant à la condition de l’être
humain, a pu la franchir par sa
révélation. Dieu s’est manifesté aux
hommes dans la création, dans
l’histoire d’Israël, dans les propos
qu’il leur adresse par les prophètes
et, finalement, dans son propre Fils,
qui est la révélation dernière,
complète et définitive, l’épiphanie
même de Dieu : Qui m’a vu a vu le
Père [2].

Un Dieu qui se fait homme ! Il y a de
quoi être surpris. Un Dieu qui, dans
le Christ, voit et se laisse voir, entend
et se laisse entendre, touche et se
laisse toucher ; qui s’abaisse jusqu’à
la condition humaine et se sert des
sens pour nous faire entendre l’appel
à l’intimité de son amour, à la
sainteté. L’étonnement devant
l’Incarnation du Verbe pousse à
contempler avec vénération les
actions, les gestes et les propos de
Jésus. De la sorte, on découvre que



tout dans la vie du Christ, depuis sa
naissance jusqu’à sa mort sur la
Croix, est imprégné d’humilité, car
étant dans la forme de Dieu il n’a
pas usé de son droit d’être traité
comme un dieu mais s’est
dépouillé prenant la forme
d’esclave. Devenant semblable aux
hommes et reconnu à son aspect
comme un homme il s’est abaissé
devenant obéissant jusqu’à la mort
à la mort sur une croix [3].

L’humilité, demeure de la charité

Le message de l’amour de Dieu nous
est parvenu par l’abaissement du
Fils. L’humilité est une note
distinctive de base, une pierre de
fondation de l’authentique vie
chrétienne, parce qu’elle est la 
demeure de la charité. Saint Augustin
affirme : « Si vous me demandez ce
qui est le plus essentiel dans la
religion et dans la discipline de Jésus-
Christ, je vous répondrai : d’abord,



l’humilité, ensuite, l’humilité et en
troisième lieu, l’humilité [4]. »
L’humilité du Verbe incarné, en plus
de nous révéler la profondeur de
l’amour que Dieu nous porte, nous
montre la voie royale qui conduit à la
plénitude de cet amour.

La vie chrétienne consiste à nous
identifier au Christ : ce n’est que
dans la mesure où nous sommes unis
à lui que nous sommes introduits
dans la communion du Dieu vivant,
source de toute charité, et que nous
devenons capables d’aimer les autres
hommes de ce même amour [5]. Être
humble comme le Christ l’a été
signifie servir tout le monde, en
faisant mourir le vieil homme, les
tendances que le péché originel a
troublées dans notre nature. C’est
pourquoi le chrétien comprend que 
les humiliations, supportées par
amour, sont savoureuses et
douces, une bénédiction de Dieu
[6]. Celui qui les reçoit de la sorte



s’ouvre à toute la richesse de la vie
surnaturelle et peut s’exclamer avec
saint Paul : J’ai accepté de tout
perdre, je considère tout comme
déchets afin de gagner le Christ, et
d’être trouvé en lui [7].

Les causes du désarroi

Tranchant avec la profonde joie
intérieure qui vient de l’humilité,
l’orgueil ne produit qu’inquiétude et
insatisfaction. Il conduit à tout
ramener à soi, à analyser ce qui
arrive dans une perspective
exclusivement subjective : si telle
chose nous plaît ou non, si elle
comporte un avantage ou bien
requiert un effort…, sans considérer
s’il s’agit de quelque chose de bon en
soi ou pour les autres. Cet
égocentrisme nous fait croire que les
autres agissent et pensent selon nos
propres catégories mentales et nous
fait vouloir, plus ou moins
explicitement, qu’ils se comportent



comme nous le souhaitons. Voilà
pourquoi l’orgueilleux est victime de
fréquents coups de colère lorsqu’il
estime que les autres ne le prennent
pas assez en compte ; voilà aussi
pourquoi il s’attriste en découvrant
des erreurs en lui-même ou de
meilleures qualités chez les autres.

Lorsque quelqu’un se laisse aller à
l’orgueil, bien qu’il recherche sa
propre complaisance, il trouve en lui
un fond de désarroi. Que lui
manque-t-il pour être heureux ?
Rien, car il a tout. En même temps,
tout lui manque, parce qu’il a perdu
de vue l’essentiel : son aptitude à se
donner aux autres. Son
comportement lui a forgé une
manière d’être qui l’empêche de
trouver le bonheur. Le fondateur de
l’Opus Dei nous le faisait remarquer :
Si vous passez un mauvais moment
et si vous vous rendez compte que
votre âme se remplit d’inquiétude,
c’est que vous pensez à vous-



mêmes […]. Si toi, mon fils, tu te
centres sur toi, non seulement tu
prends un mauvais chemin mais,
en plus, tu perdras le bonheur
chrétien dans cette vie [8].

L’orgueil est toujours un écho de la
première révolte de l’homme qui a
voulu supplanter Dieu et dont la
conséquence a été la perte de l’amitié
avec le Créateur et de l’harmonie
avec soi-même. L’orgueilleux a une
telle confiance en ses potentialités
qu’il en arrive à oublier sa nature
blessée et son besoin de rédemption.
C’est pourquoi il est déconcerté, voire
désespéré, non seulement devant la
maladie physique, mais aussi devant
l’inévitable expérience de ses
propres limites, défauts et misères. Il
vit tellement attaché à ses goûts et
opinions qu’il n’arrive pas à
apprécier ni à valoriser une vision
différente de la sienne. Aussi a-t-il du
mal à résoudre ses conflits intérieurs
et s’oppose-t-il fréquemment aux



autres. Cette difficulté à se soumettre
à la volonté d’autrui l’amène à ne pas
accepter non plus le vouloir de Dieu :
il se convaincra facilement qu’il n’est
pas possible que Dieu lui demande ce
qu’il ne désire pas, et il se peut même
que le fait d’être une créature
dépendante de Dieu devienne pour
lui un motif de ressentiment.

La force d’attraction de l’humilité

Pour la personne humble, en
revanche, être confronté à la gloire
de Dieu est une cause de joie, qui
plus est, l’unique motif de la vraie
joie. Certes, en se plaçant devant lui,
elle découvre sa finitude et sa
petitesse ; mais sa condition de
créature, loin d’être une occasion de
tristesse ou de désespérance, est une
source de joie intime. L’humilité est
une lumière qui fait découvrir à
l’homme la grandeur de son identité,
en tant qu’être personnel capable de
dialoguer avec le Créateur et



d’accepter avec une totale liberté sa
dépendance par rapport à lui.

L’âme de la personne humble
expérimente la plus grande plénitude
intérieure en remarquant que l’Être
absolu est un Dieu personnel de
grandeur infinie, qui nous a créés,
nous maintient dans l’existence et se
révèle à nous avec un visage humain
en Jésus-Christ. Connaître la
générosité divine, sa condescendance
envers ses créatures, amène celui qui
est humble à jouir en contemplant la
beauté des choses créées, dans
lesquelles il découvre un reflet de
l’amour de Dieu ; et il ressent le désir
de partager avec les autres cet
incessant éblouissement.

Les réactions de l’orgueilleux et de
l’humble sont très différentes aussi
devant l’appel de Dieu. L’orgueilleux
se retranche derrière une attitude de
fausse modestie, alléguant qu’il a peu
de mérites, parce qu’il ne souhaite



pas renoncer au monde qu’il a
construit pour lui-même ; l’humble,
en revanche, ne s’arrête pas à juger
s’il est trop peu de chose pour
atteindre la sainteté. Il lui suffit de
percevoir l’invitation à entrer en
communication avec Dieu pour
l’accepter avec joie, tout déconcerté
qu’il soit.

Ceux qui, comme les saints, luttent
pour être vraiment humbles,
acquièrent une personnalité qui
attire les autres. Par leur
comportement habituel, ils
réussissent à créer autour d’eux un
havre de paix et de joie, parce qu’ils
reconnaissent la valeur des autres.
Ils les apprécient vraiment et, par
conséquent, dans leur conversation,
dans la vie de famille ou dans la
fréquentation de leurs collègues et
amis, ils savent comprendre et
excuser ; ils sont animés du désir
d’aider et d’être en bonne entente
avec tous : ils sont capables de



reconnaître ce qu’ils doivent à ceux
qui les entourent, sans prétendre
avoir des droits ni en réclamer.
Auprès d’eux, en définitive, on palpe
l’amour de Dieu qui anime leur vie :
on s’y trouve en confiance, on ne se
sent pas jugé, mais aimé.

Recommencer à apprendre à être
humble

Assez souvent, la cause de l’anxiété
ou du pessimisme, qui nous
envahissent parfois, ne réside pas
dans la petitesse humaine ou dans
l’effort que nous devons fournir pour
une tâche déterminée, mais dans le
fait de voir les choses dans une
perspective trop centrée sur le moi. 
Pourquoi les hommes s’attristent-
ils ? demandait saint Josémaria. Et il
répondait : Parce que la vie sur la
terre ne se déroule pas comme
nous l’espérons personnellement,
parce que des obstacles se
dressent, nous empêchant ou nous



rendant plus difficile de continuer
à satisfaire ce à quoi nous
prétendons [9].

On peut éprouver une certaine
sensation de tristesse devant ses
propres difficultés ou celles des
autres ; devant des défauts qu’on
perçoit avec plus de rigueur que par
le passé ou qu’on croyait déjà
surmontés ; devant l’impossibilité
d’atteindre des objectifs
professionnels ou apostoliques,
recherchés pendant longtemps avec
enthousiasme et effort. On peut aussi
expérimenter la révolte de ne pas
vouloir accepter certains événements
ou circonstances qui contrarient et
font souffrir. Toujours, mais
spécialement dans des moments
pareils, il est nécessaire, comme Mgr
del Portillo le conseillait dans une de
ses lettres, de renouveler la résolution
de recommencer à apprendre à être
humble [10] : en demandant au
Seigneur l’humilité, son humilité, et



en ayant recours à la Vierge Marie
pour qu’elle nous instruise et nous
donne des forces. Tel est le sens de
ces mots du Seigneur : Venez à moi,
vous tous qui peinez et ployez sous
le fardeau, et moi je vous
soulagerai. Chargez-vous de mon
joug et mettez-vous à mon école,
car je suis doux et humble de
cœur, et vous trouverez
soulagement pour vos âmes. Oui,
mon joug est aisé et mon fardeau
léger [11]. C’est pourquoi l’âme
éprise apprend chaque jour à être
humble dans la prière : « La prière »
est l’humilité de l’homme qui
reconnaît en même temps sa
profonde misère et la grandeur de
Dieu, à qui il s’adresse et qu’il adore,
de sorte qu’il attend tout de Lui et
rien de lui-même [12]. La paix se
récupère uniquement lorsque, au
lieu de raisonner et de réfléchir en
nous-mêmes sur ce qui nous arrive,
nous essayons de laisser de côté ces



soucis et de retourner auprès du
Christ.

Âme, calme [13]. Ces mots, qui
plaisaient tant au fondateur de
l’Opus Dei, synthétisent tout un
programme de vie grâce auquel
l’âme, en comptant sur l’aide divine,
fait face avec ardeur et prudence à
toute difficulté. Lorsqu’on vit ainsi
s’accomplit ce que saint Josémaria
enseignait : Toutes les
contradictions qui nous ont fait si
souvent souffrir ne nous ont à
aucun moment fait perdre la joie
ni la paix, car nous avons pu faire
l’expérience de la façon dont le
Seigneur retire de la douceur — du
miel savoureux — des roches
arides de la difficulté : De petra,
melle saturavit eos (Ps 80, 17) [14].

Notre mère Sainte Marie nous rend
présente la nécessité d’être humble,
pour vivre près de Dieu. Elle est un
modèle de joie, précisément parce



qu’elle est aussi un modèle
d’humilité : Mon âme exalte le
Seigneur, et mon esprit tressaille de
joie en Dieu mon Sauveur parce qu’il
a jeté les yeux sur l’abaissement de
sa servante [15].

[1] 1 Jn 4, 12.

[2] Jn 14, 9.

[3] Ph 2, 6-8.

[4] Saint Augustin, Epist. 118, 22.

[5] Rm 5, 5.

[6] Saint Josémaria, notes prises lors
d’une méditation, 25 décembre 1973.

[7] Ph 3, 8-9.

[8] Saint Josémaria, notes prises lors
d’une méditation, 25 décembre 1972.

[9] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
108.



[10] Mgr del Portillo, Lettres de
famille (3), n° 81.

[11] Mt 11, 28-30.

[12] Saint Josémaria, Sillon, n° 259.

[13] Saint Josémaria, notes prises lors
d’une réunion de famille, 9
novembre 1972.

[14] Saint Josémaria, Lettre 29
septembre 1957, n° 4.

[15] Lc 1, 46-48.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/lhumilite-
source-de-joie/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/lhumilite-source-de-joie/
https://opusdei.org/fr-cm/article/lhumilite-source-de-joie/
https://opusdei.org/fr-cm/article/lhumilite-source-de-joie/

	L’humilité, source de joie

