
opusdei.org

Thème 19 -
L’Eucharistie (I)

L'Eucharistie est le mémorial de
la Pâque du Seigneur,
l'actualisation de son unique
sacrifice, dans la liturgie de
l'Eglise.

23/01/2014

19.

L’Eucharistie (I)

1. Nature sacramentelle de la Très
Sainte Eucharistie

1.1.Qu’est-ce que l’Eucharistie ?



L'Eucharistie est le sacrement qui
rend présent, dans la célébration
liturgique de l'Église, la Personne de
Jésus-Christ (le Christ tout entier :
Corps, Sang, Âme et Divinité) et son
sacrifice rédempteur, dans la
plénitude du Mystère Pascal de sa
passion, de sa mort et de sa
résurrection. Cette présence n’est pas
statique ou passive (comme celle
d’un objet dans un lieu) mais active,
parce que le Seigneur se rend
présent avec le dynamisme de son
amour salvateur: dans l’Eucharistie,
Il nous invite à accueillir le salut
qu’Il nous offre et à recevoir le don
de son Corps et de son Sang comme
aliment de vie éternelle, en nous
permettant d’entrer en communion
avec Lui - avec sa Personne et son
sacrifice - et en communion avec
tous les membres de son Corps
Mystique qui est l'Église. En effet,
comme l’affirme le Concile Vatican II,
«Notre Sauveur, à la dernière Cène,
la nuit où il était livré, institua le



sacrifice eucharistique de son Corps
et de son Sang pour perpétuer le
sacrifice de la Croix au long des
siècles, jusqu’à ce qu’il vienne, et en
outre pour confier à l'Église, son
Épouse bien-aimée, le mémorial de
sa mort et de sa résurrection :
sacrement de l’amour, signe de
l’unité, lien de la charité, banquet
pascal dans lequel le Christ est
mangé, l’âme est comblée de grâce, et
le gage de la gloire future nous est
donné[1].

1.2. Les noms qui servent à
désigner ce sacrement :

L'Eucharistie reçoit dans l'Écriture
Sainte et dans la Tradition de l'Église
divers noms qui reflètent les
multiples aspects de ce sacrement et
expriment son incommensurable
richesse, mais aucun n’épuise tout
son sens. Voyons quels sont les plus
significatifs :



a) quelques noms rappellent l’origine
du rite : Eucharistie[2] ; Fraction du
Pain ; Mémorial de la passion, de la
mort et de la résurrection du
Seigneur ;Cène du Seigneur .

b) d’autres soulignent le caractère
sacrificiel de l’Eucharistie : Saint
Sacrifice, Saint Sacrifice de la Messe,
Sacrement de l’Autel, Hostie (=
Victime ! NB La plupart des gens
l’ignore…) ;

c) d’autres essayent d’exprimer la
réalité de la présence du Christ sous
les espèces consacrées : Sacrement
du Corps et du Sang du Christ, Pain
descendu du ciel (cf. Jn 6, 32-35 ; Jn 6,
51-52), Très Saint Sacrement (parce
qu’Il contient le Saint des Saints, la
sainteté même du Dieu incarné) ;

d) d’autres font référence aux effets
de l’Eucharistie dans chaque fidèle et
dans toute l'Église : Pain de Vie, Pain
des fils, Calice du salut, Viatique
(pour ne pas défaillir en chemin vers



la Patrie), Communion. Ce dernier
nom indique qu’à travers
l’Eucharistie nous nous unissons au
Christ (communion personnelle avec
Jésus-Christ) et à tous les membres de
son corps Mystique (communion
ecclésiale avec Jésus-Christ) ;

e) d’autres désignent toute la
célébration eucharistique par le
terme qui indique, dans le rite latin,
l’envoi des fidèles après la
communion : Messe, Sainte Messe.
(Ite, missa est !:allez, c’est l’envoi !)

Parmi tous ces noms le terme
Eucharistie est celui qui a prévalu
toujours plus dans l'Église
d’Occident, jusqu’à devenir
l’expression commune qui désigne
aussi bien l’action liturgique de
l'Église qui célèbre le mémorial du
Seigneur, que le sacrement du Corps
et du Sang du Christ. En Orient la
célébration eucharistique, surtout à
partir du Xièmesiècle, est désignée



habituellement par l’expression 
Sainte et Divine Liturgie.

1.3. L’Eucharistie dans l’ordre
sacramentel de l’Église

« L’amour de la Trinité pour les
hommes fait que, de la présence du
Christ dans l’Eucharistie, naissent
pour l'Église et pour l’humanité
toutes les grâces »[3]. L’Eucharistie
est le sacrement le plus parfait, parce
qu’en lui « est contenu tout le trésor
spirituel de l'Église, à savoir le Christ
lui-même, notre Pâque,le pain vivant,
Lui dont la chair, vivifiée et
vivifiante par l’Esprit Saint, donne la
vie aux hommes »[4]. Les autres
sacrements, s’ils possèdent une vertu
sanctificatrice qui provient du Christ,
ne sont pas comme l’Eucharistie, qui
rend présent véritablement,
réellement et substantiellement la
Personne même du Christ - le Fils
incarné et glorifié du Père Éternel -,
avec la puissance salvifique de son



amour rédempteur, pour que les
hommes puissent entrer en
communion avec Lui et en Lui (cf. Jn
6, 56 57).

En outre l’Eucharistie constitue le
sommet vers lequel sont tournés tous
les autres sacrements pour la
croissance spirituelle de chacun des
croyants et de toute l'Église. En ce
sens, le Concile Vatican II affirme que
l’Eucharistie est la source et le
sommet de la vie chrétienne, le
centre de toute la vie de l'Église[5].
Tous les autres sacrements et toutes
les œuvres de l'Église sont ordonnés
à l’Eucharistie parce que leur fin est
de conduire les fidèles à l’union avec
le Christ, présent dans ce sacrement
(cf. Catéchisme, 1324).

Bien qu’elle contienne le Christ,
source à travers laquelle la vie divine
parvient à l’humanité, et même en
étant la fin vers laquelle tous les
autres sacrements sont ordonnés,



l’Eucharistie ne remplace aucun
d’eux (ni le baptême, ni la
confirmation, ni la pénitence, ni
l’onction des malades), et elle ne peut
être consacrée que par un ministre
validement ordonné. Chaque
sacrement joue son rôle dans
l’ensemble sacramentel et dans la vie
même de l'Église. En ce sens
l’Eucharistie est considérée comme le
troisième sacrement de l’initiation
chrétienne. Dès les premiers siècles
du christianisme, le baptême et la
confirmation ont été considérés
comme une préparation à
l’Eucharistie, comme des dispositions
pour entrer en communion
sacramentelle avec le Corps du Christ
et avec son sacrifice, et pour s’insérer
plus vitalement dans le mystère du
Christ et de son Église.

2. La promesse de l’Eucharistie et
son institution par Jésus-Christ

2.1. La promesse



Le Seigneur a annoncé l’Eucharistie
durant sa vie publique dans la
Synagogue de Capharnaüm, devant
ceux qui l’avaient suivi après avoir
été témoins du miracle de la
multiplication des pains, par lequel il
avait nourri la multitude (cf. Jn 6,
1-13). Jésus a profité de ce signe pour
révéler son identité et sa mission, et
pour promettre l’Eucharistie. « En
vérité, en vérité, je vous le dis, non ce
n’est pas Moïse qui vous a donné le
pain qui vient du ciel ; mais c’est
mon Père qui vous donne le pain qui
vient du ciel, le vrai ; car le pain de
Dieu, c’est celui qui descend du ciel
et donne la vie au monde. Ils lui
dirent alors : « Seigneur, donne-nous
toujours ce pain-là ». Jésus leur dit : «
Moi, je suis le pain de vie. …Moi je
suis le pain vivant, descendu du ciel.
Si quelqu’un mange de ce pain, il
vivra éternellement. Et le pain que je
donnerai, c’est ma chair pour la vie
du monde…Qui mange ma chair et
boit mon sang a la vie éternelle et je



le ressusciterai au dernier jour. Car
ma chair est vraiment une
nourriture et mon sang est vraiment
une boisson. Qui mange ma chair et
boit mon sang demeure en moi et
moi en lui. De même que le Père, qui
est vivant, m’a envoyé et que je vis
par le Père, de même celui qui me
mange, lui aussi vivra par moi. » (cf.
Jn 6, 32-35; 51; 54-57).

2.2. L’institution et son contexte
pascal

Jésus-Christ a institué ce sacrement
durant la Dernière Cène. Les trois
évangiles synoptiques (cf. Mt 26,
17-30 ; Mc 14, 12-26 ; Lc 22, 7-20) et
saint Paul (cf. 1, Co 11, 23-26) nous
ont transmis le récit de l’institution.
Voici la synthèse de la narration
qu’offre le Catéchisme de l'Église
Catholique « Vint le jour des Azymes,
où l’on pouvait immoler la Pâque.
[Jésus]envoya alors Pierre et Jean : «
Allez, dit-il, nous préparer la Pâque,



que nous la mangions. » … Ils s’en
allèrent donc …et préparèrent la
Pâque. L’heure venue, Il se mit à
table avec ses apôtres et leur dit : «
J’ai désiré avec ardeur manger cette
Pâque avec vous avant de souffrir ;
car je vous le dis, Je ne la mangerai
jamais plus jusqu’à ce qu’elle
s’accomplisse dans le Royaume de
Dieu » …Puis prenant du pain et
rendant grâces, Il le rompit et le leur
donna en disant : « Ceci est mon
Corps, qui va être donné pour vous ;
faites ceci en mémoire de moi. » Il fit
de même pour la coupe après le
repas, disant : « Cette coupe est la
Nouvelle Alliance en mon Sang, qui
va être versé pour vous » (Lc 22,
7-20) (Catéchisme, 1339).

Jésus célébra donc la Dernière Cène
dans le contexte de la Pâque juive,
mais la Cène du Seigneur possède
une nouveauté absolue : ce n’est pas
l’agneau de la Pâque Ancienne qui
est au centre, mais le Christ lui-



même, son Corps livré (offert en
sacrifice au Père, en faveur des
hommes)… et son Sang versé pour
beaucoup pour la rémission des
péchés. Nous pouvons donc dire que
Jésus, plus que célébrer la Pâque
Ancienne, annonça et réalisa – en
l’anticipant sacramentellement - la
Pâque Nouvelle.

2.3. Signification et contenu du
commandement du Seigneur

Le précepte explicite de Jésus : «
Faites ceci en mémoire de moi » (Lc
22, 19 ; 1 Co 11, 24-25), met en
évidence le caractère proprement
institutionnel de la Dernière Cène.
Par ce commandement, il nous
demande de répondre
généreusement à ce don prodigieux
et de le représenter
sacramentellement (que nous
rendions à nouveau présents son
Corps livré et son Sang versé, c’est-à-



dire son sacrifice en rémission de
nos péchés).

- « Faites ceci ». De cette façon il a
désigné ceux qui peuvent célébrer
l’Eucharistie (les Apôtres et leurs
successeurs dans le sacerdoce), il
leur a confié le pouvoir de la célébrer
et il a déterminé les éléments
fondamentaux du rite: les mêmes
que ceux qu’il a employés ; par
conséquent, pour la célébration de
l’Eucharistie, la présence du pain et
du vin est nécessaire, la prière
d’action de grâces et de bénédiction,
la consécration des dons en le Corps
et le Sang du Seigneur, la
communion à ce Très Saint
Sacrement.

- « En mémoire de moi [comme un
mémorial de moi] ». De la sorte le
Christ a ordonné aux Apôtres (et en
eux à leurs successeurs dans le
sacerdoce), de célébrer un nouveau «
mémorial », qui remplaçait celui de



l’Ancienne Alliance. Ce rite mémorial
a une particulière efficacité: non
seulement il aide à « rappeler » à la
communauté croyante l’amour
rédempteur du Christ, ses paroles et
ses gestes durant la Dernière Cène,
mais, en outre, il est sacrement de la
Loi Nouvelle; il rend objectivement
présente la réalité signifiée : le
Christ, « notre Pâque » (1 Co, 5, 7), et
son sacrifice rédempteur.

3. La célébration liturgique de
l’Eucharistie

L'Église, obéissant au
commandement du Seigneur, célébra
tout de suite l’Eucharistie à
Jérusalem (cf. Ac 2, 42-48), à Troas
(cf. Ac 20, 7-11), à Corinthe (cf. 1 Co
10, 14,21 ; 1, Co 11, 20-34), et dans
tous les lieux où parvenait le
christianisme. « C’était surtout « le
premier jour de la semaine », c’est-à-
dire le jour du dimanche, le jour de
la résurrection de Jésus, que les



chrétiens se réunissaient « pour
rompre le pain » (Ac 20, 7). Depuis
ces temps-là jusqu’à nos jours, la
célébration de l’Eucharistie s’est
perpétuée, de sorte qu’aujourd’hui
nous la rencontrons partout dans
l’Église, avec la même structure
fondamentale. Elle demeure le
centre de la vie de l'Église
» (Catéchisme, 1343).

3.1. La structure fondamentale de
la célébration

Fidèle au commandement de Jésus,
l'Église, guidée par l’ « Esprit de
vérité » (Jn 16, 13) qui est l’Esprit
Saint, lorsqu’elle célèbre
l’Eucharistie, ne fait rien d’autre que
se conformer au rite eucharistique
réalisé par le Seigneur dans la
Dernière Cène. Les éléments
essentiels des célébrations
eucharistiques successives ne
peuvent être autres que ceux de
l’Eucharistie originaire, c’est-à-dire :



a) l’assemblée des disciples du Christ
convoquée par Lui et réunie autour
de Lui ; et b) la réalisation du
nouveau rite mémorial.

a) L’assemblée eucharistique

Depuis les commencements de la vie
de l'Église, l’assemblée chrétienne
qui célèbre l’Eucharistie se trouve
hiérarchiquement structurée:
habituellement, elle est constituée
par l’évêque ou par un prêtre (qui
agit in persona Christi Capitis
Ecclesiae), par le diacre, par d’autres
ministres et par les fidèles, unis par
le lien de la foi et du baptême. Tous
les membres de cette assemblée sont
appelés à participer « consciemment,
dévotement et activement » à la
liturgie eucharistique, chacun selon
son mode propre : le prêtre
célébrant, le diacre, les lecteurs, ceux
qui présentent les offrandes, le
ministre de la communion et le
peuple entier, dont l’ « Amen »



manifeste la réelle participation (cf. 
Catéchisme, 1348). Par conséquent
chacun devra accomplir son
ministère propre, sans créer de
confusion entre le sacerdoce
ministériel, le sacerdoce commun
des fidèles et le ministère du diacre
et d’autres ministres possibles. Le
rôle du sacerdoce ministériel dans la
célébration de l’Eucharistie est
essentiel. Seul le prêtre validement
ordonné peut consacrer la Très
Sainte Eucharistie, en prononçant in
persona Christi (c’est-à-dire dans
l’identification spécifique
sacramentelle avec le Prêtre
Suprême et Éternel Jésus-Christ) les
paroles de la consécration (cf. 
Catéchisme, 1369). D’autre part,
aucune communauté chrétienne n’a
le pouvoir de se donner par elle-
même le ministère ordonné. « Celui-
ci est un don qu’elle reçoit à travers
la succession épiscopale qui remonte
jusqu’aux Apôtres. C’est l'Évêque qui,
par le sacrement de l’Ordre,



constitue un nouveau prêtre, lui
conférant le pouvoir de consacrer
l’Eucharistie »[6].

b) Le déroulement de la
célébration

Le déroulement du rite mémorial se
fait depuis les origines de l'Église en
deux grands moments, qui forment
un seul acte liturgique : la « Liturgie
de la Parole » (qui comprend la
proclamation et l’écoute de la Parole
de Dieu), et la « Liturgie
Eucharistique » (qui comprend la
présentation du pain et du vin,
l’anaphore ou prière eucharistique –
avec les paroles de la consécration -
et la communion. Ces deux parties
principales sont entourées des rites
d’introduction et de conclusion (cf. 
Catéchisme, 1349-1355). Personne ne
peut rien enlever ou ajouter, à sa
guise, à ce qui a été établi par l’Église
dans la Liturgie de la Sainte
Messe[7].



3. 2La constitution du signe
sacramentel

Les éléments essentiels et nécessaires
pour constituer le signe sacramentel
de l’Eucharistie sont : d’une part le
pain de farine de blé[8] et le vin de
raisin[9] ; et d’autre part les paroles
de la consécration que le célébrant
prononce in persona Christi, dans le
contexte de la « Prière Eucharistique
». En vertu des paroles du Seigneur
et de la puissance de l’Esprit Saint, le
pain et le vin se transforment en
signes efficaces, avec une plénitude
ontologique et non seulement de
signification, de la présence du «
Corps livré » et du « Sang versé » du
Christ, c’est-à-dire de sa Personne et
de son sacrifice rédempteur (cf. 
Catéchisme, 1333 et 1375).

Angel Garcia Ibañez

Bibliographie de base



Catéchisme de l’Église Catholique,
1322-1355.

Jean-Paul II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17-IV-2003, 11-20 ; 47-52.

Benoît XVI, Exh. Ap. Sacramentum
caritatis, 22-II-2007, 6-13 ; 16-29 ;
34-65.

Congrégation pour le Culte Divin et la
discipline des Sacrements, 
Instruction Redemptionis
Sacramentum, 25-III-2004, 48-79.

Lectures recommandées

Saint Josémaria, Homélie 
L’Eucharistie, mystère de foi et
d’amour, in Quand le Christ passe,
83-94.

J. Ratzinger, Dieu nous est proche.
L’Eucharistie au cœur de l'Église,
Parole et Silence, 2003.



J. Echevarria, Eucaristía y vida
cristiana, Rialp, Madrid 2005, pp.
17-48.

[1] Concile Vatican II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, 47

[2] Le terme eucharistie signifie
action de grâces et renvoie aux
paroles de Jésus lors de la Dernière
Cène : « Il prit ensuite du pain, le
rompit après avoir rendu grâces
(c’est-à-dire prononça une prière
eucharistique et de louange à Dieu le
Père), et le leur donna en disant… »
(Lc 22, 19 ; cf. 1 Co 11, 24).

[3] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, 86

[4] Concile Vatican II, Décret 
Presbyterorum Ordinis, 5



[5] Cf. Concile Vatican II, Const. 
Lumen gentium, 11

[6] Jean-Paul II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 29

[7] Cf. Concile Vatican II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, 22 ;
Congrégation pour le Culte divin et la
Discipline des Sacrements,
Instruction Redemptionis
Sacramentum, 14-18.

[8] Cf. Missel Romain, Institutio
generalis, n. 320. Dans le rite latin le
pain doit être azyme, c'est-à-dire non
fermenté ; cf. Ibid.

[9] Cf. Missel Romain, Institutio
generalis, n.319. Dans l'Église latine
on ajoute au vin un peu d’eau ; cf.
Ibid. Les paroles que le prêtre dit en
ajoutant l’eau au vin expriment le
sens de ce rite : « Comme cette eau se
mêle au vin pour le sacrement de
l’alliance, puissions-nous être unis à
la divinité de Celui qui a pris notre



humanité » (Missel Romain,
Offertoire). Pour les Pères de l'Église
ce rite signifie aussi l’union de
l'Église avec le Christ dans le sacrifice
eucharistique ; cf. Saint Cyprien, Ep.
63, 13 : CSEL 3, 711.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/leucharistie-i/
(01/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/leucharistie-i/
https://opusdei.org/fr-cm/article/leucharistie-i/

	Thème 19 - L’Eucharistie (I)

