
opusdei.org

Lettre du Prélat
(octobre 2008)

L'humilité est indispensable
pour qui cherche la sainteté.
Dans sa lettre d'octobre, le
Prélat de l'Opus Dei affirme que
nous ne pouvons être de bons
instruments de Dieu que si nous
restons entre ses mains.

06/10/2008

Très chers, que Jésus garde mes filles
et mes fils !

Demain, en la fête des saints anges
gardiens, l’Opus Dei fêtera ses



quatre-vingts ans d’existence. C’est
une invitation à élever vers le ciel
une action de grâces vibrante et
enflammée. Nous nous sommes
préparés à cette date en étant plus
proches de la très Sainte Vierge.
Nous la remercions maintenant tout
spécialement pour sa présence
maternelle à chacune des étapes
importantes de la vie de ses enfants
dans cette famille. Bien unis à saint
Josémaria et à tous les fidèles de
l’Œuvre qui ont déjà parcouru ce
chemin, avec une mention
particulière pour don Alvaro, nous
manifestons chacune et chacun notre
gratitude envers notre Mère, pour
son aide constante, elle qui nous a
toujours accompagnés durant ces
années. Nous lui demandons aussi de
nous obtenir du ciel le don de
parvenir au bout de ce chemin que
Dieu a fait voir à notre très cher Père
le 2 octobre 1928.



Pendant plus de dix ans, saint
Josémaria a prié pour découvrir ce
que le Seigneur lui demandait. Il se
servait d’une oraison jaculatoire
tirée de l’Évangile : Domine ut
videam ![1] Seigneur que je vois.
Cette prière continuelle, qu’il
adressait aussi à la Sainte Vierge, l’a
préparé à ce moment décisif, comme
le signale expressément le Cardinal
Ratzinger dans une homélie qu’il a
prononcée à l’occasion de la
béatification de notre Père.

Josémaria Escriva, disait-il, a été très
tôt conscient que Dieu avait un projet
pour lui, qu’il avait besoin de lui
pour une mission très précise. Mais il
ne connaissait pas cette mission.
Comment trouver une réponse ? Où
la chercher ? Il se mit à la chercher
surtout dans l’écoute de la Parole de
Dieu, dans la Sainte Écriture. Il a lu la
Bible, non pas comme un livre du
passé, moins encore comme un livre
traitant de problèmes dont on peut



discuter, mais comme une parole
actuelle, qui s’adresse à l’homme
d’aujourd’hui ; comme une parole
dans laquelle nous-mêmes
apparaissons, chacun d’entre nous, et
dans laquelle il nous faut chercher
notre place, afin de trouver notre
chemin[2].

Dès que saint Josémaria reçut la
pleine lumière sur ce que Dieu
attendait de sa vie, il travailla tout de
suite à sa réalisation. Il pouvait
vraiment affirmer : Pour moi, toutes
proportions gardées, comme pour
Paul à Damas, c’est à Madrid que les
écailles sont tombées de mes yeux, et
c’est à Madrid que j’ai reçu ma
mission[3]. Ce travail divin consistait
à répandre l’appel universel à la
sainteté et, en même temps, à ouvrir
au sein de l’Église un chemin concret
— celui de l’Opus Dei — pour aider
beaucoup d’âmes à répondre à cette
vocation à la sainteté et à l’apostolat,
à l’occasion et au moyen du travail



professionnel et des autres
circonstances de la vie ordinaire.

Le fondateur de l'Opus Dei était très
conscient de sa nullité devant Dieu. Il
disait et écrivait, car il en était tout à
fait convaincu, qu’il avait été un
instrument inepte et sourd[4], à qui le
Seigneur avait confié cette mission,
tellement au-dessus de ses capacités,
pour qu’il soit vraiment très clair que
« cela » venait de Dieu, que ce n’était
pas l’invention d’un homme. J’avais
vingt-six ans […], la grâce de Dieu et
de la bonne humeur, rien de plus.
Mais, alors que les hommes écrivent
avec la plume, le Seigneur écrit avec le
pied d’une table, pour que l’on voie
que c’est lui qui écrit. Voilà ce qui est
incroyable, voilà ce qui est
merveilleux[5]. Ce fut là sa conviction
la plus profonde jusqu’à la fin de sa
vie : une fois de plus, s’exclamait-il
quelques semaines avant son départ
au ciel, ce que dit l’Écriture s’est
accompli : ce qu’il y a de fou, ce qui ne



vaut rien, ce qui — on peut le dire —
n’existe même pas…, tout cela, le
Seigneur le prend et le met à son
service. Ainsi, il a pris cette créature,
pour être son instrument[6].

Cet anniversaire nous offre, nous le
comprenons bien, un enseignement
fondamental : la nécessité d’être
humble, pour que Dieu puisse se
servir de nous comme d’un
instrument au service de son dessein
salvifique. L’orgueil, le fait d’être
centré sur soi, sont les grands
ennemis de la sainteté et de
l’efficacité apostolique. En revanche,
lorsque l’homme se considère
sincèrement comme moins que rien,
lorsqu’il admet que toutes les
qualités qu’il peut avoir proviennent
de Dieu, et non de lui-même, alors il
est en mesure de devenir un
instrument efficace entre les mains
de Dieu.



Une fois parvenus à ce stade, nous
pouvons nous poser quelques
questions très personnelles.
Comment me vois-je devant Dieu ?
M’arrive-t-il de penser que je possède
quelque chose, que je vaux quelque
chose par moi-même, ou bien sais-je
reconnaître que tout est don du
Seigneur ? Est-ce que je demande
avec sincérité à Dieu de parvenir à
me connaître tel que je suis devant
lui ? Pour autant, la reconnaissance
de notre incapacité ne doit pas
aboutir au pessimisme ou à une
frustration, mais à une plus grande
confiance et à l’abandon entre les
mains du Seigneur. Méditons cette
considération de saint Josémaria : 
Rejette loin de toi le désespoir où te
conduit la connaissance de ta misère.
— C’est vrai : financièrement parlant,
tu es un zéro…, par ton rang social, un
autre zéro…, et un autre par tes
vertus, et un autre par ton talent…
Mais, à gauche de tous ces zéros, il y a



le Christ… Et cela fait un chiffre
incommensurable ![7]

Conscients de notre misère, serrons
plus fermement la main de Dieu,
certains que, puisque c’est lui qui est
venu nous chercher, il nous accorde
toute l’aide nécessaire pour franchir
les obstacles. Ancrés dans cette
profonde humilité, nous serons en
mesure d’affronter les défis
apostoliques auxquels nous sommes
appelés par notre vocation
chrétienne qui est, par nature, une
vocation à l’apostolat. L’Évangile
l’affirme clairement : le Seigneur a
appelé les Douze pour être avec lui,
puis il les a envoyés prêcher[8]. À
leur suite, nous avons tous été
convoqués par Jésus-Christ pour
annoncer son nom aux personnes
que nous rencontrons. En définitive,
c’est le Seigneur qui appelle à
l’apostolat, et non la propre
présomption. L’apôtre, insiste le
pape, ne se fait pas tout seul, mais il



est fait tel par le Seigneur ; l’apôtre a
donc besoin de se référer
constamment au Seigneur[9].

L’apôtre ne parle pas en son nom,
mais il communique ce qu’il a reçu.
C’est ainsi qu’ont agi les premiers
chrétiens et c’est de la même
manière que nous devons procéder
aujourd’hui. Au sujet de la vocation
de saint Paul, Benoît XVI disait
récemment : une fois de plus
apparaît au premier plan l’idée que
l’initiative vient d’une autre
personne, Dieu dans le Christ Jésus, à
qui l’on doit entière obéissance. Mais
il faut surtout souligner le fait que
l’on a reçu de lui une mission à
accomplir en son nom, mettant
absolument au deuxième plan tout
intérêt personnel[10].

N’oublions jamais que Dieu lui-
même, sans pour autant nous
enlever notre liberté, veut de notre
part une fidélité totale, à toute heure,



en toutes circonstances. C’est
pourquoi, nous devons être bien
conscients que nous ne sommes
jamais seuls : lui nous suit, il nous
écoute et, sans avoir besoin de rien
ni de personne, il veut
continuellement avoir besoin de
nous. Face à cette réalité
quotidienne, notre Père nous invitait
à penser davantage au ecce ego, quia
vocasti me[11], me voici, parce que tu
m’as appelé. Oui, le Seigneur
maintient avec nous un dialogue
persévérant, et il attend que nous
répondions avec plus de profondeur
à la prédilection qu’il a pour nous.

Benoît XVI énonce une autre
condition permettant de configurer
le disciple au Maître, outre le fait
d’avoir été appelé puis envoyé :
exercer effectivement la mission
apostolique par l’exemple et par la
doctrine, par le témoignage des
œuvres et par les paroles. Il insistait
sur cette idée, en regardant



l’exemple de saint Paul, lorsqu’il
affirmait que le titre d’ “apôtre” n’est
pas et ne peut pas être un titre
honorifique ; il engage concrètement
et même dramatiquement toute
l’existence du sujet concerné[12].

Caritas Christi urget nos[13], la
charité du Christ nous presse, écrit
saint Paul aux Corinthiens. À
l’exemple de Notre Seigneur qui est
mort pour tous, afin que les vivants ne
vivent plus pour eux-mêmes, mais
pour celui qui est mort et ressuscité
pour eux, le zèle pour le salut des
âmes le pressait. Et partant de là il
énonçait la conclusion suivante : Si
donc quelqu’un est dans le Christ, il
est une créature nouvelle. L’ancien est
disparu, du nouveau est apparu[14].

Il est nécessaire de transmettre à
d’autres cœurs cette nouvelle façon
de vivre, propre à l’Évangile, afin que
chacun de ces cœurs brûle du même
feu de la charité. Faire tout son



possible afin que les autres
connaissent Jésus-Christ, le suivent et
l’aiment, c’est là la conséquence
nécessaire lorsqu’on a été touché par
l’amour de Dieu. Dans ce monde, petit
et agité, prêchait saint Josémaria,avec
la confusion d’idées qui existe,
comment les pauvres âmes peuvent-
elles demander le baptême si personne
ne leur explique la doctrine
chrétienne ? Fides ex auditu, dit saint
Paul. Comment pourraient-ils croire
en celui qu’ils n’ont pas entendu ?
Comment pourraient-ils entendre si
personne ne prêche ?(Rm10, 14).
Jésus-Christ n’a pas agi ainsi ; le
Seigneur nous a donné l’exemple, mais
il a aussi enseigné : coepit facere et
docere(Ac1, 1)[15].

Et face aux excuses derrière
lesquelles se cachent parfois la
commodité ou l’embourgeoisement,
il expliquait :Pourquoi vais-je
m’introduire, moi, dans la vie des
autres ? Parce que j’en ai l’obligation,



parce que je suis chrétien ! Parce que
le Christ s’est introduit dans votre vie
et dans la mienne ! Comme il s’est
mêlé de la vie de Pierre et de Paul, de
celle de Jean et d’André… Et les
apôtres ont appris à faire la même
chose. Autrement, après avoir reçu cet
ordre explicite du Maître : allez,
enseignez…, ils n’auraient pas bougé,
et ils seraient restés seuls tous les
Douze : il n’y aurait pas d’Église[16].

L’Assemblée ordinaire du synode des
évêques consacré à la réflexion sur la
Parole de Dieu dans la vie et la
mission de l’Église commencera dans
quelques jours. Vous savez que j’y
participerai comme membre nommé
par le souverain pontife. Selon les
directives du pape, je vous demande
de prier et de faire prier pour les
fruits de cette réunion avec le
successeur de saint Pierre.

Efforçons-nous de mieux connaître
chaque jour la parole de Dieu, et



approchons-nous avec amour et
révérence de la Sainte Écriture, à la
lumière de la Tradition et avec pour
guide le Magistère de l’Église. En
particulier, prenons les Saints
Évangiles pour y apprendre les
enseignements du Seigneur et les
mettre en pratique. Répandons sa
doctrine opportune et importune[17],
avec ou sans occasion, comme l’a fait
saint Paul. Ainsi, après nous être
efforcés à la propagation de
l’Évangile, avec l’Apôtre nous
pourrons nous exclamer à la fin de
notre vie : j’ai combattu le bon
combat, j’ai achevé la course, j’ai
gardé la foi : désormais m’est réservée
la couronne de justice. Le Seigneur me
la remettra ce jour-là, lui le juste juge,
et non seulement à moi, mais à tous
ceux qui auront attendu son
apparition avec amour[18].

D’autres fêtes de la Sainte Vierge
seront aussi célébrées ce mois-ci.
Ayons davantage recours à



l’intercession de notre Mère, avec un
grand désir d’être très marial.
Mettons davantage de piété dans la
récitation du saint rosaire, arme
puissante[19]pour la grande bataille
de la sainteté. Le samedi 20
septembre, je me suis rendu à
Saragosse, où j’avais un rendez-vous
et j’ai prié devant la Vierge du Pilier,
m’unissant aux prières de saint
Josémaria dans ce sanctuaire marial.
Je suis également allé à Torreciudad,
où j’ai placé aux pieds de Notre
Dame tant d’intentions, très uni à la
prière de notre Père. Je suis rentré à
Rome le lendemain, dimanche, avec
le regret de ne pas avoir pu
m’agenouiller devant Notre Dame de
la Merci, dans sa basilique à
Barcelone.

Je prie tous les jours pour que la
canonisation de saint Josémaria, cela
fera six ans le 6, soit pour chacune et
pour chacun de nous une forte
secousse. Si vraiment nous désirons



nous considérer comme des enfants
de notre Père, nous devons cultiver
dans notre âme un désir quotidien de
conversion, de sainteté, en vivant
avec joie le nunc cœpi[20]. Sans notre
effort pour nous convertir
personnellement chaque jour,
l’apostolat personnel ne sera pas
efficace. Je répète cette idée depuis le
26 février 2002, jour où nous avons
appris la date de la canonisation,
tandis que nous nous préparions à
cette proclamation. Cette suggestion
que saint Josémaria nous adresse
depuis le ciel, comme il le faisait
auparavant sur terre, n’a pas perdu
de sa force.

Avec toute mon affection, je vous
bénis

Votre Père,

Xavier

[1] Lc 18, 41.



[2] Cardinal J. RATZINGER, Homélie
de la Messe d’action de grâces pour la
béatification du fondateur de l’Opus
Dei, 19 mai 1992. [3] SAINT
JOSÉMARIA, Lettre, 2 octobre 1965.

[4] SAINT JOSÉMARIA, Instrucción, 19
mars 1934, n°7.

[5] SAINT JOSÉMARIA, notes prises
lors d’une méditation, 2 octobre
1962.

[6] SAINT JOSÉMARIA, notes prises
lors d’une méditation, 19 mars 1975.

[7] SAINT JOSÉMARIA, Chemin, n°
473.

[8] Cf. Mc 3, 13-14.

[9] BENOÎT XVI, Discours à l’audience
générale du 10 septembre 2008.

[10] Ibid. [11] 1 S 3, 6.



[12] BENOÎT XVI, Discours à
l’audience générale du 10 septembre
2008.

[13] 2 Co 5, 14.

[14] 2 Co 5, 15 et 17.

[15] SAINT JOSÉMARIA, Notes prises
lors d’une réunion, 5 janvier 1968.

[16] SAINT JOSÉMARIA, Notes prises
lors d’une réunion, 14 février 1960.

[17] Cf. 2 Tm 4, 2.

[18] 2 Tm 4, 7-8.

[19] SAINT JOSÉMARIA, Saint
Rosaire, Prologue.

[20] Ps 76, 11 (Vg).

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

https://opusdei.org/fr-cm/article/lettre-du-prelat-octobre-2008/


opusdei.org/fr-cm/article/lettre-du-
prelat-octobre-2008/ (21/12/2025)

https://opusdei.org/fr-cm/article/lettre-du-prelat-octobre-2008/
https://opusdei.org/fr-cm/article/lettre-du-prelat-octobre-2008/

	Lettre du Prélat (octobre 2008)

