
opusdei.org

Lettre du Prélat
(novembre 2011)

Face à la brièveté de la vie - que
la liturgie du mois de novembre
nous rappelle - le prélat de
l'Opus Dei nous encourage à
réaliser un apostolat intense
pour faire connaître le Christ
autour de nous.

04/11/2011

Mes très chers enfants, que Jésus
vous garde !

Au mois de novembre, l’Église nous
invite à porter notre regard au-delà



de l’horizon terrestre. La solennité
de la Toussaint, que nous célébrons
aujourd’hui et, demain, la
commémoration des fidèles défunts,
nous parlent de Dieu qui nous a
créés pour Le servir et Le louer sur
terre et jouir de Lui éternellement au
ciel. La vie terrestre, aussi longue
qu’elle soit, n’est qu’un très bref
instant comparée à l’éternité. Un des
psaumes nous enseigne : L’homme !
Ses jours sont comme l’herbe, comme
la fleur des champs il fleurit ; sur lui,
qu’un souffle passe, il n’est plus,
jamais plus ne le connaîtra sa place.
Mais l’amour du Seigneur pour qui Le
craint est de toujours à toujours. [1]
J’ai entendu très souvent notre Père
commenter ces mots, qu’il
couronnait par le Vultum tuum,
Domine, requiram ! [2]

L’unique chose définitive, ce qui en
vaut vraiment la peine, c’est
d’arriver à la maison du Père, où
Jésus-Christ est allé nous préparer



une demeure [3] . Les âmes
bienheureuses qui jouissent déjà de
la vision béatifique dans le ciel le
savent bien ; et celles qui se purifient
au purgatoire avant d’être admises
dans la gloire aspirent à y parvenir.

Ces commémorations liturgiques et
tout le mois que nous commençons,
constituent une bonne occasion pour
faire un examen de conscience
approfondi, en réactivant notre désir
de Dieu et en rectifiant ce qu’il faut
rectifier. Que servira-t-il donc à
l’homme de gagner le monde entier,
s’il ruine sa propre vie ? Ou que
pourra donner l’homme en échange de
sa propre vie ? [4] Ces questions de
Notre Seigneur devraient être très
présentes dans chacune de nos
journées et éclairer toutes nos
actions. En effet : À quoi servent à
l’homme tout ce qui peuple la terre,
toutes les ambitions de l’intelligence et
de la volonté ? À quoi bon tout cela, si
tout sombre, si toutes les richesses de



ce monde terrestre ne sont que décors
de théâtre ; si c’est ensuite l’éternité
pour toujours, pour toujours, pour
toujours ? […] Les hommes mentent
quand ils disent « pour toujours » à
propos de leurs affaires temporelles.
Seul est vrai, d’une vérité absolue, le «
pour toujours » face à Dieu. Et c’est
ainsi que tu dois vivre, avec une foi
qui te fera sentir la saveur du miel,
une douceur céleste, lorsque tu
penseras à l’éternité qui, elle, est
vraiment pour toujours. [5]

Un regard sur le monde nous amène
à considérer, non sans douleur, que
beaucoup d’hommes et de femmes,
de jeunes et de moins jeunes,
parcourent encore les chemins de la
terre sans à peine connaître leur
destinée éternelle. D’autres
inquiétudes et d’autres besoins
occupent presque entièrement
l’horizon de leur vie ; et, parfois sans
que ce soit de leur faute, ils
méconnaissent la dignité à laquelle



Dieu les appelle, le bonheur sans fin
auquel Il les convoque. Toi et moi,
comme tout chrétien conscient de la
grandeur de sa vocation, ne pouvons
pas rester indifférents face au sort de
ces foules qui ne connaissent pas
Dieu ou qui Le mettent entre
parenthèses. Le pessimisme n’a pas
lieu d’être en présence de cette
réalité. Prions le Seigneur de nous
remplir de son zèle et pensons que
notre prière et notre mortification
nous permettent d’atteindre le coin
le plus reculé de la planète. Aimons-
nous toute l’humanité ? Comment
réagissons-nous aux nouvelles en
provenance de pays lointains ?

Dans la lettre apostolique qu’il vient
de publier pour instituer une année
de la foi — elle commencera dans
quelques mois — Benoît XVI
réaffirme cette responsabilité
fondamentale des fidèles
catholiques. « Nous ne pouvons
accepter que le sel devienne insipide



et que la lumière soit tenue cachée
(cf. Mt 5, 13–16). Comme la
Samaritaine, l’homme d’aujourd’hui
peut aussi sentir de nouveau le
besoin de se rendre au puits pour
écouter Jésus qui invite à croire en
Lui et à puiser à sa source,
jaillissante d’eau vive (cf. Jn 4, 14). » 
[6] La pensée de la communion des
saints, si vive au cours des semaines
à venir, nous pousse à demander à la
troisième personne de la Très Sainte
Trinité d’augmenter en chacun de
nous le désir d’approcher beaucoup
d’âmes d’Elle. Ure igne Sancti
Spiritus ! nous écrions-nous avec
l’invocation qui émouvait tant notre
Père. Brûle-nous, Seigneur, du feu de
l’Esprit Saint ! Que ton action dans
notre âme — lumière dans
l’intelligence, décisions actives dans
la volonté, force dans le cœur — nous
pousse à un apostolat constant, en
profitant de toutes les occasions, et
en sachant en provoquer de
nouvelles, pour contribuer à ce que



les gens que nous rencontrons
s’approchent de Dieu.

Attelons-nous chaque jour à notre
tâche apostolique avec une ardeur
renouvelée. « Nous devons retrouver
— poursuit le pape — le goût de nous
nourrir de la Parole de Dieu,
transmise par l’Église de façon fidèle,
et du Pain de la vie, offerts en soutien
de tous ceux qui sont ses disciples (cf.
Jn 6, 51). L’enseignement de Jésus, en
effet, résonne encore de nos jours
avec la même force : “Travaillez non
pour la nourriture qui se perd, mais
pour la nourriture qui demeure en
vie éternelle” (Jn 6, 27).
L’interrogation posée par tous ceux
qui l’écoutaient est la même aussi
pour nous aujourd’hui : “Que
devons-nous faire pour travailler aux
œuvres de Dieu ?” (Jn 6, 28). Nous
connaissons la réponse de Jésus :
“L’œuvre de Dieu, c’est que vous
croyiez en Celui qu’Il a envoyé” (Jn 6,
29). Croire en Jésus-Christ est donc le



chemin pour pouvoir atteindre de
façon définitive le salut. » [7]

Tournons toujours nos regards vers
le visage très aimable du
Rédempteur. Il faut croire en Lui,
notre Dieu et Sauveur, qui veut nous
conduire à la gloire de Dieu le Père
avec l’assistance de l’Esprit Saint. Il le
désire avec une telle intensité qu’Il a
déclaré un jour à ses disciples : 
Ignem veni mittere in terram, et quid
volo nisi ut accendatur ? [8] Je suis
venu jeter le feu sur la terre, et
comme Je voudrais que déjà il fût
allumé !

Ces mots ont aiguillonné l’âme de
saint Josémaria dès son très jeune
âge. Pendant des années, penser au
zèle de Jésus à communiquer son feu
au monde m’enflammait d’amour de
Dieu. Je ne pouvais pas contenir toute
cette ébullition qui montait dans mon
âme de façon impétueuse et qui,
s’exprimant avec les mots mêmes du



Maître, me faisait m’écrier : Ignem
veni mittere in terram, et quid volo
nisi ut accendatur ? … Ecce ego quia
vocasti me (Lc 12, 49 ; 1 R 3, 9) ; Je
suis venu jeter le feu sur la terre, et
comme Je voudrais que déjà il fût
allumé !… Me voici, puisque tu m’as
appelé. [9] Et il ajoutait que ces mots
étaient un aiguillon pour son âme : 
Qu’ils le soient aussi pour vous ; ne
soyez jamais éteints ; sachez-vous
porteurs du feu divin, de la lumière
divine, de la chaleur du ciel, de
l’amour de Dieu, dans tous les milieux
de la terre. [10]

Demandons au Paraclet d’enflammer
notre cœur, de nous faire ressentir,
avec le Christ, le zèle pour le salut de
tous. Cet Ignem veni mittere in
terram ! , Je suis venu sur terre pour y
mettre le feu, doit nous brûler l’âme.
Et nous devons être décidés,
absolument décidés, à dire au
Seigneur : Ecce ego quia vocasti me ! 
(1 S 3, 8), me voici ! parce que tu m’as



appelé à être chrétien. Un père de
famille ? Un père de famille. Une mère
de famille ? Une mère de famille. Mais
en communiquant le feu à tout ce que
vous touchez. Si vous ne mettez pas le
feu à ce qui est autour de vous, vous
vous consumerez vous-mêmes
sottement, car vous ne laisserez que
des cendres, au lieu d’une braise de
lumière et de chaleur. [11]

L’apostolat est un devoir joyeux pour
les chrétiens. Il nous pousse à
poursuivre la mission du Christ que
l’Église mène à bien, chacun de la
place qu’il occupe dans le Corps
mystique. Le bon exemple, toujours
fondamental, revêt une importance
particulière aujourd’hui. Nous
pouvons rencontrer des gens
éloignés de Dieu, ou de la pratique
religieuse, qui n’admettent pas de
conversation au contenu surnaturel
ou simplement spirituel. Mais le
témoignage d’une conduite droite,
aussi bien dans la vie personnelle



que familiale, professionnelle et
sociale, ne passe jamais inaperçu. Ces
femmes et ces hommes, même s’ils
ne le reconnaissent peut-être pas
ouvertement, s’interrogent souvent
dans leur cœur sur les motifs de cette
conduite et commencent ainsi à
s’ouvrir à la lumière du Seigneur. «
Par leur existence elle-même dans le
monde — écrit le pape —, les
chrétiens sont en effet appelés à faire
resplendir la Parole de vérité que le
Seigneur Jésus nous a laissée. » [12]
C’est pourquoi, comme Benoît XVI le
suggère, étudier ou revoir le 
Catéchisme de l’Église catholique
acquiert une importance
particulière : pour mieux connaître
la foi et ses conséquences, et les
communiquer aux autres. Ayons
donc recours à cette source et
recommandons-la à ceux que nous
fréquentons.

La foi ne se limite pas à la
connaissance des vérités contenues



dans le dépôt de la Révélation : par
son dynamisme propre, elle
demande à se manifester
extérieurement. Comme l’enseigne
saint Paul, la foi per caritatem
operatur [13] , agit par la charité, et
la charité se prouve par des actes
concrets de service des autres,
d’égards, d’intérêt pour leurs
affaires, à commencer par ceux qui
nous sont plus proches. Il s’agit
d’abord de vouloir ce que Dieu veut : 
Que tous les hommes soient sauvés et
parviennent à la connaissance de la
vérité. [14] En un mot, communiquer
la foi reçue. C’est l’objectif que le
pape indique dans sa lettre
apostolique récente, car « il arrive
désormais fréquemment que les
chrétiens s’intéressent surtout aux
conséquences sociales, culturelles et
politiques de leur engagement,
continuant à penser la foi comme un
présupposé évident du vivre en
commun. En effet, ce présupposé non
seulement n’est plus tel mais souvent



il est même nié. Alors que dans le
passé il était possible de reconnaître
un tissu culturel unitaire, largement
admis dans son renvoi aux contenus
de la foi et aux valeurs inspirées par
elle, aujourd’hui il ne semble plus en
être ainsi dans de grands secteurs de
la société. » [15]

Sa vie durant, saint Josémaria a
prêché la nécessité d’imprégner de
foi les pensées, les paroles et les
actes. Il insistait sur le fait que, dès
que nous entrons en contact avec
d’autres personnes, nous devrions
envisager aussitôt les moyens de les
aider à s’approcher de Dieu. Il
prenait d’ordinaire la comparaison
suivante : Avez-vous constaté
comment les hommes, toi et moi aussi,
nous avons tous un préjugé
psychologique, une sorte de psychose
professionnelle ? Quand un médecin
voit passer quelqu’un dans la rue,
sans s’en rendre compte il pense : «
Cette personne a mal au foie. » Et si



c’est un tailleur qui la regarde, il se
dit : « Qu’elle est mal habillée ! » ou
bien : « Quelle belle coupe ! » Et le
cordonnier fait attention aux
souliers… Toi et moi, enfants de Dieu,
désireux de servir les autres dans le
monde, par amour du Seigneur, quand
nous regardons les gens, nous devons
penser aux âmes : voici une âme,
devons-nous nous dire, une âme qu’il
faut aider, une âme qu’il faut
comprendre, une âme avec laquelle
nous devons vivre, une âme qu’il faut
sauver. [16]

Cette façon d’agir est normale, car «
celui qui a découvert le Christ doit en
conduire d’autres à Lui. On ne peut
pas garder une grande joie pour soi.
Il faut la transmettre. » [17] C’est
ainsi que se sont comportés, à toutes
les époques, ceux qui ont suivi
fidèlement le Seigneur. « Quand vous
découvrez que quelques chose vous a
été utile — prêchait saint Grégoire le
Grand —, vous tâchez d’y attirer les



autres. Vous devez donc désirer que
d’autres vous accompagnent sur les
chemins du Seigneur. Si vous allez au
marché ou aux bains et que vous
rencontrez quelqu’un qui est
inoccupé, vous l’invitez à vous
accompagner. Appliquez au plan
spirituel cette coutume terrestre, et
quand vous allez à Dieu, n’y allez pas
seuls. » [18]

Disons-nous qu’en dépit du climat de
laisser-aller et de relativisme, le
cœur de tout homme abrite une soif
d’éternité que Dieu seul peut
satisfaire. Cette réalité peut
constituer un point d’appui ferme
pour renouveler chaque jour notre
zèle apostolique, car le Seigneur
désire se servir des chrétiens, de toi
et de moi, comme d’instruments pour
en conduire d’autres au ciel. Même si
nous nous considérons à juste titre
peu de chose, nous devons nous
enflammer du désir et de la réalité
d’apporter la lumière du Christ, le zèle



du Christ, les douleurs et le salut du
Christ, à l’âme de tant de collègues,
d’amis, de parents, de connaissances,
d’inconnus, quelles que soient leurs
opinions sur les choses de la terre,
afin de donner à tous une bonne
accolade fraternelle. Nous serons
alors un rubis enflammé, et nous
cesserons d’être le néant, un charbon
pauvre et misérable, pour devenir la
voix de Dieu, la lumière de Dieu, le feu
de la Pentecôte ! [19]

Ces derniers jours, je me suis rendu à
Pampelune pour présider
l’investiture de quelques docteurs 
honoris causa de l’Université de
Navarre. Puis, à Madrid, j’ai eu des
réunions avec des milliers de fidèles
de la prélature, de coopérateurs et
d’amis. J’ai demandé à la Très Sainte
Trinité de renouveler en tous le zèle
apostolique pour collaborer à la
nouvelle évangélisation de la société
par l’apostolat personnel d’amitié et
de confidence et par des activités de



formation qui portent le message du
Christ dans tous les milieux.

Avant de terminer, je vous demande
des prières pour vos trente-cinq
frères qui vont recevoir l’ordination
diaconale le 5 novembre, à Rome.
Demandez pour eux, et pour tous les
ministres de l’Église, un cœur à la
mesure du Cœur du Christ.

Restons très unis au Souverain
pontife et en communion avec les
évêques diocésains. Remercions le
Seigneur pour les fruits spirituels
qu’Il accorde à son Église grâce à
l’apostolat des fidèles de l’Œuvre.
Nous le ferons tout spécialement le
28, anniversaire de l’érection de
l’Opus Dei en prélature personnelle.
Que notre reconnaissance parvienne
à Dieu par les mains de la très Sainte
Vierge.

Avec toute mon affection, je vous
bénis



Votre Père,

+ Xavier

Rome, le 1er novembre 2011.

[1] Ps 102 [103] 15–17.

[2] Cf. Ps 26 [27] 8.

[3] Cf. Jn 14, 2–3.

[4] Mt 16, 26.

[5] Saint Josémaria, Amis de Dieu , no
200.

[6] Benoît XVI, Lettre apostolique 
Porta fidei , 11 octobre 2011, no 3.

[7] Ibid. [8] Lc 12, 49 (Vg).

[9] Saint Josémaria, Lettre 9 janvier
1959 , no 9.

[10] Saint Josémaria, Notes d’une
réunion de famille, 12 février 1975.



[11] Saint Josémaria, Notes d’une
réunion de famille, 9 février 1975.

[12] Benoît XVI, Lettre apostolique 
Porta fidei , 11 octobre 2011, no 6.

[13] Ga 5, 6.

[14] 1 Tm 2, 4.

[15] Benoît XVI, Lettre apostolique 
Porta fidei , 11 octobre 2011, no 2.

[16] Saint Josémaria, Notes d’une
méditation, 25 février 1963.

[17] Benoît XVI, Homélie, 21 août
2005.

[18] Saint Grégoire le Grand,
Homélies sur les Évangiles, I, 6, 6 (PL
76, 1098).

[19] Saint Josémaria, Notes d’une
réunion de famille, 2 juin 1974.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/lettre-du-
prelat-novembre-2011/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/lettre-du-prelat-novembre-2011/
https://opusdei.org/fr-cm/article/lettre-du-prelat-novembre-2011/
https://opusdei.org/fr-cm/article/lettre-du-prelat-novembre-2011/

	Lettre du Prélat (novembre 2011)

