
opusdei.org

Lettre du prélat
(novembre 2008)

La lettre que Mgr Echevarria
nous écrit tous les mois est cette
fois centrée sur l'Eglise. Le
prélat de l'Opus Dei nous
suggère quelques idées pour
l'aimer et la servir.

12/11/2008

Très chers, que Jésus garde mes filles
et mes fils !

L’assemblée ordinaire du Synode des
Évêques s’est conclue, il y a peu de
jours, et c’est avec joie que j’ai pu,



une fois de plus, toucher du doigt
l’unité et l’universalité de l’Église. J’ai
aussi été ému de voir la confiance
que manifestaient envers l’Opus Dei
beaucoup de Pères synodaux de pays
très divers : plusieurs m’ont remercié
pour le service apostolique que les
fidèles et les coopérateurs de l’Œuvre
mènent à bien dans leur diocèse,
d’autres me pressaient pour que
commence dès que possible le travail
apostolique stable dans leur pays ou
leur région. J’ai très souvent pensé à
ces rêves de notre Père, lorsqu’il
nous rappelait que nous étions
attendus en de nombreux endroits,
tandis qu’il priait pour le futur du
travail apostolique.

Face à ces manifestations d’intérêt et
d’affection, devant ces appels
pressants, ses paroles me revenaient
continuellement à l’esprit : Jésus,
des âmes !… des âmes d’apôtres !
Elles sont pour toi, pour ta
gloire[1]. Faisons-nous l’écho tous les



jours de cette clameur que notre Père
désire entendre résonner dans nos
cœurs, tandis qu’il nous aide depuis
le ciel.

Vibrer en pensant aux besoins de
l’Église, dans tous les continents, est
et sera toujours le propre des
chrétiens. Cette attitude profonde du
cœur doit être particulièrement
manifeste aujourd’hui, en la fête de
la Toussaint. La solennité que nous
célébrons nous invite à faire
mémoire de l’immense foule des
âmes des bienheureux ; elle est aussi
une invitation à approfondir le
mystère de l’Église, dont nous faisons
partie, nous qui sommes encore
pèlerins sur la terre, avec ceux qui se
purifient au Purgatoire et ceux qui
jouissent déjà de Dieu dans le ciel.

Je ne peux oublier la joie avec
laquelle saint Josémaria exprimait
cette vérité. Nous autres les
catholiques, écrivait-il un jour, nous



trouvons dans la sainte Église
notre foi, nos règles de conduite,
notre prière, le sens de la
fraternité, la communion avec
tous nos frères déjà disparus et
qui se purifient au purgatoire —
l’Église souffrante — ou avec ceux
qui jouissent déjà de la vision
béatifique — l’Église triomphante
— et aiment éternellement le Dieu
trois fois saint. C’est l’Église qui
demeure ici et qui, en même temps,
transcende l’histoire. L’Église qui
est née sous la protection de Sainte
Marie et qui continue, sur la terre
et au ciel, à la louer comme
Mère[2].

L’un des enseignements essentiels de
saint Paul traite précisément de la
nature de l’Église : il nous parle des
disciples du Seigneur, convoqués par
Dieu le Père et réunis par l’Esprit
Saint pour constituer le Corps
Mystique du Christ. Benoît XVI l’a
souligné à plusieurs reprises, tout au



long de cette année dédiée à l’Apôtre
des Gentils. Je vous invite à méditer
ces vérités durant les semaines à
venir, au fil de certains de ses
enseignements. Comme fruit de cette
considération, je demande à Dieu
que grandisse en chacun de nous
l’amour envers notre Mère l’Église et
le désir de la servir comme l’Église
veut être servie, quelle que soit la
situation dans laquelle nous nous
trouvons.

Le pape nous encourage à considérer
avant tout que, le premier contact
[de l’Apôtre] avec la personne de
Jésus se fit grâce au témoignage de
la communauté chrétienne de
Jérusalem […]. L’histoire nous
montre que l’on parvient
normalement à Jésus à travers
l’Église[3]. Le Saint-Père commente
qu’en certaines occasions, comme
cela est arrivé à Saul, ce premier
contact avec l’Église (réalité
spirituelle et visible en même temps)



peut être un contact orageux. Ayant
connu le nouveau groupe de
chrétiens, il en devint
immédiatement un féroce
persécuteur. Il le reconnaît lui-
même à trois reprises dans ses
différentes lettres[4].
Normalement, il n’y a pas de raison
pour qu’il en soit ainsi ; surtout si
nous, les chrétiens, faisons en sorte
de refléter fidèlement le visage de
Jésus dans nos paroles et dans notre
conduite. Sur le chemin de Damas,
saint Paul a compris qu’en 
persécutant l’Église, il persécutait
le Christ. Paul se convertit alors,
dans le même temps, au Christ et à
l’Église. On comprend donc, conclut
Benoît XVI, pourquoi l’Église a été
ensuite si présente dans les
pensées, dans le cœur et dans
l’activité de Paul[5].

Méditons de nouveau les paroles de
Jésus-Christ ressuscité. À la question
de Saul — qui es-tu Seigneur ?—, le



Seigneur répond : Je suis Jésus que tu
persécutes[6]. Dans cette
exclamation du Ressuscité, qui
transforma la vie de Saul, est au
fond désormais contenue toute la
doctrine sur l’Église comme Corps
du Christ. Le Christ ne s’est pas
retiré au ciel, en laissant sur la
terre une foule de fidèles qui
soutiennent « sa cause ». L’Église
n’est pas une association qui veut
promouvoir une certaine cause.
Dans celle-ci, il ne s’agit pas d’une
cause. Dans celle-ci, il s’agit de la
personne de Jésus-Christ, qui
également en tant que Ressuscité
est resté « chair ». Il a la « chair et
les os » (Lc 24, 39), c’est ce
qu’affirme le Ressuscité dans Luc,
devant les disciples qui l’avaient
pris pour un fantôme. Il a un
corps. Il est personnellement
présent dans l’Église[7].

À la lumière de ces considérations,
réfléchissons davantage à cette



réalité : toute offense faite à l’Église 
— à sa doctrine, à ses sacrements et à
ses institutions, à ses Pasteurs, et
particulièrement à sa Tête visible, le
Souverain Pontife — constitue un
mépris de Jésus-Christ lui-même. Car
l’Église que nous contemplons sur
terre, malgré les faiblesses et les
erreurs de chacun de ses membres,
est toujours l’Église de Dieu, comme
le répète Paul d’innombrables fois.
Elle est le Peuple que Dieu le Père a
convoqué en sa présence, le Corps du
Christ, que Jésus-Christ a fondé au
prix de son sang, pour prolonger sa
présence dans l’histoire jusqu’à la fin
des temps, le Temple de l’Esprit Saint,
qui s’élève comme la véritable
demeure de Dieu parmi les hommes.
Nous pouvons le dire avec les mots
d’un Père de l’Église repris par le
Concile Vatican II, « ainsi l’Église tout
entière apparaît comme “le peuple
uni de l’unité du Père et du Fils et de
l’Esprit Saint” »[8].



L’Unité et la Trinité de Dieu
définissent donc le fondement ultime
de la réalité et de la nature intime de
l’Église. C’est la raison pour laquelle, 
ce serait une grave erreur que
d’essayer de séparer une Église
charismatique — qui serait celle
véritablement fondée par le Christ
— d’une autre Église juridique ou
institutionnelle, qui serait l’œuvre
des hommes et le simple produit
des contingences historiques. Il n’y
a qu’une Église. Le Christ n’a fondé
qu’une Église : visible et invisible,
avec un corps hiérarchique et
organisé, avec une structure
fondamentale de droit divin et une
profonde vie surnaturelle qui
l’anime, la soutient et la vivifie[9].

La vision sublime de l’Église que
saint Paul expose dans ses épîtres
explique la force avec laquelle il
réagit lorsque sont mises en danger
son unité ou son universalité. Il
réprimande les chrétiens de Corinthe



qui tendent à se diviser en factions
opposées : il m’a été rapporté à votre
sujet […] qu’il y a parmi vous des
discordes. J’entends par là que chacun
de vous dit : « Moi, je suis pour Paul »
—« et moi pour Apollos » —« et moi
pour Céphas » —« et moi pour le
Christ ». Le Christ est-il divisé ? Serait-
ce Paul qui a été crucifié pour vous ?
Ou bien serait-ce au nom de Paul que
vous avez été baptisés ? [10]

La défense de l’unité de cette Mère
sainte est comme une passion
dominante dans la vie de l’Apôtre ; il
fut aussi le grand défenseur de son
universalité. Dès le premier
moment, enseigne le Pape, il avait
compris qu’il s’agissait d’une
réalité qui ne concernait pas
seulement les juifs, ou un certain
groupe d’hommes, mais qui avait
une valeur universelle et
concernait chacun, car Dieu est le
Dieu de tous[11]. Ainsi, face au
danger de la première communauté



chrétienne, qui voulait rester limitée
aux membres de la Synagogue, ce
que l’on a appelé le Concile de
Jérusalem a déclaré que tous les
hommes et toutes les femmes, de
toutes races, langues et nations, sont
appelés à une incorporation totale à
l’Église du Christ[12], dans laquelle il
n’y a ni juif ni grec, il n’y a ni esclave
ni homme libre, il n’y a ni homme ni
femme ; car tous, vous ne faites qu’un
dans le Christ Jésus[13].

De cette appartenance de l’Église au
Christ procède notre devoir de
vivre réellement en conformité
avec le Christ. C’est de là que
dérivent également les
exhortations de Paul à propos des
divers charismes qui animent et
structurent la communauté
chrétienne. On peut tous les
reconduire à une source unique,
qui est l’Esprit du Père et du Fils,
sachant bien que dans l’Église il n’y
a personne qui soit dépourvu d'un



charisme, car, comme l’écrit
l’Apôtre, “chacun reçoit le don de
manifester l’Esprit en vue du bien
de tous” (1 Co 12, 7)[14]. Ta pétition 
pro unitate apostolatus est-elle
sincèrement pieuse ? Comment pries-
tu pour tous ceux qui vouent leur
existence au service de l’Église ? Par
ta prière essaies-tu atteindre le
dernier recoin où l’on travaille pour
le Christ ?

Combien devons-nous rendre grâces
à Dieu d’avoir voulu que l’Église soit,
à la fois, unique et si variée ! Et quel
respect devons-nous avoir face à
toutes les manifestations dont
l’Esprit Saint veut orner l’Épouse du
Christ ! Il y a une diversité de
ministères dans l’Église, mais sa
fin est unique : la sanctification
des hommes. Et tous les chrétiens
participent d’une certaine façon à
cette tâche, grâce aux caractères
qu’ils ont reçu dans les
sacrements du Baptême et de la



Confirmation. Nous devons tous
nous sentir responsables de cette
mission de l’Église, qui est la
mission du Christ[15]. Personne
n'est de trop dans l’Église : nous
sommes tous nécessaires. La seule
condition est la communion avec la
Tête visible, avec les Pasteurs et tout
le Peuple de Dieu, chacun selon
l’appel et la grâce qu’il a reçus.

Dans le cadre des enseignements
ecclésiologiques de saint Paul, la
réalité théologique et juridique de
l’Œuvre, qui est une petite partie de
l’Église, acquiert tout son relief.
J’aime à le considérer alors qu’est sur
le point de s’achever l’année mariale
spéciale que j’ai décrétée pour
commémorer les noces d’argent de
l’érection pontificale de la Prélature.
Le travail apostolique de l’Opus Dei,
de ses fidèles laïcs et de ses prêtres,
est nécessairement une collaboration
à la vitalité pastorale des Églises



particulières dans lesquelles la
Prélature vit et agit.

C’est ce que rappelait le Serviteur de
Dieu, Jean-Paul II, avec une immense
affection, lorsque, parlant de la «
nature hiérarchique de l’Opus Dei »,
il ajoutait : « L’appartenance des
fidèles laïcs tant à leur Église
particulière qu’à la Prélature, à
laquelle ils sont incorporés, fait que
la mission particulière de la
Prélature conflue avec l’engagement
d’évangélisation de chaque Église
particulière, comme le prévoit le
Concile Vatican II lorsqu’il établit la
figure des prélatures personnelles
»[16].

C’est une preuve supplémentaire de
ce que Benoît XVI soulignait
récemment : « l’Église de Dieu »
n’est pas seulement une somme de
différentes Églises locales, mais les
différentes Églises locales sont à
leur tour une réalisation de



l’unique Église de Dieu. Toutes
ensemble elles sont « l’Église de
Dieu », qui précède les Églises
locales singulières et s’exprime, se
réalise dans celles-ci[17]. Et l'Opus
Dei, au service de l’Église, du
Souverain Pontife et de toutes les
âmes, accomplit cette fin étant l’une
des institutions que le Souverain
Pontife peut ériger pour réaliser des
tâches pastorales spécifiques, qui, « 
en tant que telles, appartiennent à
l’Église universelle, leurs membres
étant cependant aussi membres des
Églises particulières où ils vivent et
travaillent […]. Ce fait, loin
d’entamer l’unité de l’Église
particulière fondée sur l’évêque,
contribue au contraire à donner à
cette unité la diversité interne qui est
le propre de la communion »[18].

À ce propos, j’ai la joie de vous
communiquer que l’on vient de
commencer le travail apostolique
stable en Indonésie ; et si Dieu le



veut, le moment est tout proche où
s’ouvrira le premier Centre à
Bucarest. On prépare aussi le début
du travail stable en Bulgarie et en
Corée : c’est à votre prière et à celles
de ceux qui participent au travail
apostolique de l’Œuvre que je confie
l’expansion apostolique dans ces
endroits et dans tant d’autres.

Suivant les traces de notre Père, je
suis allé prier devant l’image de la
Médaille Miraculeuse de la rue du
Bac à Paris. J’ai présenté là-bas votre
prière à Sainte Marie, pour qu’elle
nous aide à réaliser le grand miracle
de convertir la vie ordinaire en
sainteté héroïque. Parcourons ces
derniers jours de l’année mariale, et
toute notre vie, en serrant bien fort
la main de la Sainte Vierge, en
suivant les indications qu’elle a
données aux serviteurs des noces de
Cana : faites tout ce qu’il vous
dira[19]. Tâchons d’imiter ces
serviteurs, par notre volonté, tous et



toutes, de répondre usque ad
summum, totalement, par notre
prière et notre travail.

Je ne veux pas terminer sans vous
demander, une fois de plus, de vous
unir à mes intentions,
particulièrement durant la Sainte
Messe. Ces jours-ci, priez pour ceux
de vos frères auxquels
j’administrerai le diaconat à Rome le
22 novembre prochain, veille de la
solennité du Christ Roi.

Avec toute mon affection, je vous
bénis

Rome, le 1er novembre 2008

[1] SAINT JOSÉMARIA, Chemin, n°
804.

[2] SAINT JOSÉMARIA, Homélie La fin
surnaturelle de l’Église, 28 mai 1972.

[3] BENOÎT XVI, Audience générale, 22
novembre 2006.



[4] Ibid. [5] Ibid. [6] Ac 9, 5.

[7] BENOÎT XVI, Homélie à l’occasion
de l’inauguration de l’année
paulinienne, 28 juin 2008.

[8] CONCILE VATICAN II, Const.
dogm. Lumen gentium, n° 4 ; cf SAINT
CYPRIEN, Traité sur le Notre Père, 23.

[9] SAINT JOSÉMARIA, Homélie La fin
surnaturelle de l’Église, 28 mai 1972.

[10] 1 Co 1, 11-13.

[11] BENOÎT XVI, Audience générale,
25 octobre 2006.

[12] Cf. Ac 15, 23-29.

[13] Gal 3, 28.

[14] BENOÎT XVI, Audience générale,
22 novembre 2006.

[15] SAINT JOSÉMARIA, Homélie 
Loyauté envers l’Église, 4 juin 1972.



[16] JEAN-PAUL II, Discours aux
participants à la rencontre sur la
Lettre apostolique « Novo Millennio
ineunte », 17 mars 2001.

[17] BENOÎT XVI, Audience générale,
15 octobre 2008.

[18] CONGRÉGATION POUR LA
DOCTRINE DE LA FOI, Lettre 
Communionis notio, 28 mai 1992,
n°16.

[19] Jn 2, 5.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/lettre-du-
prelat-novembre-2008/ (21/12/2025)

https://opusdei.org/fr-cm/article/lettre-du-prelat-novembre-2008/
https://opusdei.org/fr-cm/article/lettre-du-prelat-novembre-2008/
https://opusdei.org/fr-cm/article/lettre-du-prelat-novembre-2008/

	Lettre du prélat (novembre 2008)

