
opusdei.org

Lettre du Prélat
(mars 2012)

Mgr Echevarria centre sa lettre
mensuelle sur "l'une des
œuvres de miséricorde
spirituelle traditionnelles, que
saint Josémaria nous a appris à
apprécier, et à laquelle le saint-
père attache une importance
particulière : la pratique de la
correction fraternelle."

09/03/2012

Mes très chers enfants, que Jésus
vous garde !



Nous sommes entrés dans le temps
du Carême, qui nous fait
commémorer les quarante jours de
prière et de jeûne de Jésus-Christ au
désert, avant le commencement de
son ministère public. À l'instar du
Maître, qui commença sa prédication
par un appel pressant à la
conversion – les temps sont accomplis
et le Royaume de Dieu est tout
proche : repentez-vous et croyez à la
Bonne Nouvelle [1] –, l'Église nous
exhorte à profiter des grandes grâces
de ce temps liturgique fort pour faire
un pas en avant décisif dans notre
chemin vers Dieu.

L’appel à la conversion, qui est une
nécessité de chaque jour, retentit de
façon plus urgente dans les semaines
que nous venons de commencer. Sur
la route qui conduit à la vie éternelle,
chacun peut insensiblement s’écarter
du bon cap. C’est pourquoi l'Église,
en Mère bonne et sage, remet devant
nos yeux la nécessité de rectifier :



elle se sert pour cela, notamment,
des prières et des lectures de la
messe, apprenant à chaque fidèle
comment se convertir jour après jour
sur des points précis. Si nous, enfants
de Dieu, savons tirer parti de ces
textes, en les portant à notre
méditation personnelle, au cours de
ces quarante jours qui nous
conduiront à la Pâque de la
résurrection, nous pouvons
retrouver un nouveau courage
pour accepter avec patience et
avec foi chaque situation de
difficulté, de tristesse et d’épreuve,
dans la conscience que, des
ténèbres, le Seigneur fera naître le
jour nouveau [2].

La liturgie du Carême nous offre une
grâce spéciale pour changer notre
cœur, et de ce changement naîtront
forcément de bonnes œuvres.
Relisons une considération de notre
Père : La conversion est œuvre
d’un instant, la sanctification est



la tâche de toute la vie. La
semence divine de la charité, que
Dieu a déposée dans notre âme,
aspire à croître, à se manifester en
œuvres, à produire des fruits qui
répondent à tout moment à ce qui
est agréable au Seigneur. Il est
indispensable, pour cela, que nous
soyons disposés à recommencer, à
retrouver dans chaque nouvelle
situation de notre vie la lumière,
l’élan de la première conversion.
Voilà pourquoi nous devons nous y
préparer par un examen profond,
en demandant au Seigneur son
aide pour mieux le connaître et
mieux nous connaître. Il n’y a pas
d’autre chemin pour nous
convertir de nouveau[3].Qu'avons-
nous fait depuis le mercredi des
Cendres ? Quels objectifs nous
sommes-nous proposés ? Savons-
nous vivre chaque jour avec la joie
d'une pénitence qui nous approche
davantage de Jésus-Christ ?



Le saint-père a choisi, pour devise du
message de Carême de cette année,
un passage de l'épître aux Hébreux
qu'il nous invite à méditer : Soyons
attentifs les uns aux autres pour nous
stimuler dans la charité et les œuvres
bonnes[4]. Il explique que ces paroles
s'inscrivent dans un contexte plus
ample : la nécessité d'accueillir le
Christ par la pratique des vertus
théologales. Il s'agit de nous
approcher du Seigneur « avec un
cœur sincère et dans la plénitude
de la foi » (v. 22), de garder
indéfectible « la confession de
l'espérance » (v. 23) en faisant
constamment attention à exercer
avec nos frères « la charité et les
œuvres bonnes » (v. 24). Pour
soutenir cette vie selon l'Évangile,
il est important de participer aux
rencontres liturgiques et de prière
de la communauté, en tenant
compte de leur but
eschatologique : la pleine
communion en Dieu (v. 25) [5].



Comme en d’autres années, Benoît
XVI se centre de nouveau sur les
œuvres de charité, qui représentent,
avec la prière et le jeûne, les
pratiques pénitentielles
caractéristiques du Carême. Je vous
ai encouragés, en d'autres occasions,
à améliorer les moments que vous
consacrez à la prière personnelle,
pour ainsi renouveler votre esprit de
pénitence, vous appliquant
davantage à ces mortifications qui
donnent sa saveur à l’existence
chrétienne, et mettant votre zèle à
assister votre prochain dans ses
besoins corporels et spirituels. À
présent, tout en vous exhortant à
vivre ces manifestations de l’esprit
chrétien, je désire m’arrêter sur une
des œuvres de miséricorde
spirituelle traditionnelles, que saint
Josémaria nous a appris à apprécier,
et à laquelle le saint-père attache une
importance particulière : la pratique
de la correction fraternelle. C’est
Jésus-Christ lui-même qui l’a



recommandée à ses disciples: Si ton
frère vient à pécher, va le trouver et
reprends-le seul à seul. S'il t'écoute, tu
auras gagné ton frère [6].

Cette manifestation de charité ne
constitue pas un enseignement isolé.
Elle est déjà recueillie plusieurs fois
dans l'Ancien Testament, par
exemple lorsqu’il est dit : Reprends le
sage, il t'aimera. Donne au sage : il
deviendra plus sage encore : instruis
le juste : il accroîtra son savoir[7]. Et
ailleurs : Sentier de la vie : garder la
discipline! Qui délaisse la réprimande
se fourvoie[8]. Le Nouveau
Testament, fidèle à la prédication du
Maître, précise encore davantage la
manière de vivre cette exigence de
fraternité délicate qui aide les autres
à cheminer vers Dieu sans détours.
Saint Paul avertit d’avoir à l’exercer 
en esprit de douceur[9], en sachant
voir en l’autre non pas un ennemi
mais un frère[10]. L’Écriture fait
également remarquer que toute



correction ne paraît pas sur le
moment être un sujet de joie, mais de
tristesse. Plus tard cependant, elle
rapporte à ceux qui l'ont exercée un
fruit de paix et de justice[11]. Et
l’apôtre Jacques de conclure : Mes
frères, si quelqu'un parmi vous s'égare
loin de la vérité et qu'un autre l'y
ramène, qu'il le sache : celui qui
ramène un pécheur de son égarement
sauvera son âme de la mort et
couvrira une multitude de péchés[12].
Nous ne pouvons oublier que saint
Josémaria, quand il arrivait dans un
Centre, après s’être enquis d’un
éventuel malade, posait toujours la
question : Êtes-vous contents ? Vit-
on la correction fraternelle ?

Malheureusement, malgré toute cette
insistance de la part du Seigneur,
relayée par les Apôtres, par de
nombreux saints, par notre Père,
cette œuvre de charité spirituelle est
ignorée par trop de chrétiens. Le
pape s’en afflige : Je voudrais ici



rappeler un aspect de la vie
chrétienne qui me semble être
tombé en désuétude : la correction
fraternelle en vue du salut éternel.
En général, aujourd'hui, on est très
sensible au thème du soin et de la
charité à prodiguer pour le bien-
être physique et matériel des
autres, mais nous restons
pratiquement silencieux sur notre
responsabilité spirituelle envers
les frères. Il n'en était pas ainsi
dans l'Église primitive, ni dans les
communautés vraiment adultes
dans leur foi, où on se souciait pas
seulement de la santé physique du
frère, mais aussi de celle de son
âme en vue de sa fin dernière[13].

Grâce à Dieu, cette pratique
tellement évangélique est aimée et
pratiquée dans cette portion de
l’Église qu’est la Prélature de l’Opus
Dei – même si nous ne nous
considérons pas meilleurs que les
autres. Notre fondateur, grâce à une



lumière spéciale de Dieu qui le
poussait à approfondir certains
enseignements de la Sainte Écriture,
mit en œuvre personnellement la
correction fraternelle, et apprit aux
autres à le faire dès le
commencement. Il affirmait qu’elle 
plonge ses racines dans l’Évangile,
et ajoutait qu’elle est toujours une
preuve de confiance et d’affection
surnaturelle[14], qui nous fait en
outre savourer le goût de la
chrétienté primitive[15].

Saint Josémaria estimait tellement
cette coutume évangélique qu’il n’eut
de cesse qu’il obtînt du Saint Siège,
lors de l’approbation définitive de
l’esprit de l’Œuvre en 1950, la
possibilité que le fondateur, et ceux
qui lui succéderaient dans le
gouvernement de l’Opus Dei,
bénéficient eux aussi de ce moyen de
sanctification dont se sert l’Esprit
Saint pour perfectionner les âmes. Il
racontait cet épisode à ses enfants en



toute simplicité : lors de la
présentation de nos statuts au
Saint Siège (…), quand il fut
question de la correction
fraternelle au Père, on me
présenta toujours la même
objection : comment pourrait-on
corriger celui qui est à la tête ? Il
n’y a rien à lui dire ! Je ne
m’estimais pas vaincu, et
j’expliquais : comment vouloir me
priver, moi qui ne suis qu’un
pauvre homme, et priver mes
successeurs, qui seront meilleurs
que moi mais resteront de pauvres
hommes, des bienfaits d’un tel
moyen de sainteté ? Cette pratique
profondément chrétienne
représente, pour ceux qui exercent
la correction fraternelle – bien
qu’il leur en coûte et qu’ils doivent
se vaincre pour le faire, – et pour
ceux qui la reçoivent – malgré la
peine et l’humilité qu’elle impose, –
un merveilleux moyen de
sanctification, qui provient tout



droit de l’Évangile. Ce
raisonnement finit par les
convaincre[16].

Notre fondateur a clairement fixé la
manière de faire et de recevoir la
correction fraternelle. Il nous parlait
des normes de prudence et de
charité à respecter pour qu’elle soit
véritablement un instrument de
sanctification pour nous et pour les
autres. En premier lieu, elle doit
toujours être une claire expression
de charité surnaturelle et d’amour
humain, d’intérêt pour la sainteté
personnelle et celle d’autrui. Saint
Josémaria était limpide sur ce point : 
La correction fraternelle doit être
empreinte de délicatesse – de
charité ! – dans la forme comme
dans le fond, car tu es à ce
moment-là un instrument de
Dieu[17]. Comme l'expliquait le pape
dans son message, le reproche
chrétien ne procède jamais d’un
esprit de condamnation ou de



récrimination ; ce qui l’anime est
toujours l’amour et la
miséricorde[18].

Ce principe lumineux fait que dans
l’Œuvre, avant de faire à quelqu’un
une remarque par la correction
fraternelle, on demande conseil sur
son opportunité. C’est une manière
d’assurer la rectitude de l’intention
qui nous porte à parler à notre frère,
mais cela permet aussi de recevoir
des suggestions sur la meilleure
façon de faire, compte tenu des
particularités de chaque cas, pour
que la correction fraternelle aide
réellement celui à qui elle s’adresse.
On fait ainsi en sorte que ce moyen
de servir les autres soit toujours une
manifestation sans équivoque de
prudence et de délicatesse, de respect
pour les autres. Je me souviens avec
émotion de la droiture dont faisait
preuve notre Père quand il se
trouvait quelque part. Si quelqu’un
se plaignait d’une personne ou d’une



attitude, il demandait toujours : En
avez-vous parlé à l’intéressé ? Faites-
le, ajoutait-il, cela l’aidera à changer
ce qui doit l’être.

Proposons-nous de rappeler à tous
les chrétiens que nous sommes
appelés à mettre en pratique cette
recommandation de Notre Seigneur –
mais ce faisant n’oublions pas qu’il
s’agit, comme le rappelle le Saint
Père dans son message, d’une
exigence aujourd’hui très méconnue.
Il est malheureusement fréquent que
les gens disent du mal des autres
dans leur dos, sans oser leur parler
face-à-face, avec sens surnaturel, des
fautes ou des défauts qu'ils devraient
corriger. Et c'est ainsi le vice de la
médisance provoque des ravages
dans la vie familiale et sociale.

Efforçons-nous tous de redécouvrir
le sens de la loyauté, cette vertu
humaine qui est fondamentale dans
les rapports mutuels, dans la vie



sociale, professionnelle, etc. C’est ce
qui confère sa nécessité particulière
à la correction fraternelle, pratiquée
avec la prudence et la charité
requises. Saint Josémaria, avec son
réalisme tout surnaturel, affirmait
que nous sommes tous pleins de
défauts dont nous sommes
conscients et contre lesquels nous
tâchons de lutter ; mais nous
avons aussi beaucoup de défauts
qui nous échappent (…), et certains
nous sont signalés dans la
correction fraternelle (…). On
nous les signale parce qu’on nous
aime, parce que notre manière de
vivre ensemble est celle d’une
famille chrétienne où règne la
bienveillance. Nous voulons vivre
avec tous : et vivre avec tous, cela
veut dire s’aimer, se comprendre,
excuser. Mais il y a des choses que
nous ne devons pas laisser passer,
même si nous les excusons : telles
sont celles qu’il nous revient de
partager lorsque nous faisons la



correction fraternelle à
quelqu’un[19].

Cette exhortation évangélique revêt
une importance particulière lorsque
ce qui est en jeu est la fidélité à Dieu.
Voilà pourquoi, écrit le pape, il est
urgent de recouvrer cette
dimension de la charité
chrétienne. On ne peut se taire
face au mal. Je pense ici à l’attitude
de ces chrétiens qui, par respect
humain ou parce que cela les
arrange, se conforment à la
mentalité commune au lieu de
mettre en garde leurs frères contre
des manière de penser et d’agir qui
contredisent la vérité et ne suivent
pas le chemin du bien[20]. Il est
certes toujours difficile d’aider les
autres dans ce domaine. On souffre
en recevant une correction
fraternelle, disait notre Père,parce
qu’il en coûte de s’humilier, au
moins au début. Mais faire la
correction fraternelle, cela coûte



toujours. Tout le monde le sait
bien[21]. Et il ajoutait ailleurs : Cela
coûte. Il est plus facile de se taire ;
plus facile, mais non pas plus
surnaturel ! – Et de ces omissions,
tu rendras compte à Dieu [22].

Quand vous recevrez ces lignes je
serai en train de faire ma retraite
annuelle. Je vous demande de prier
pour qu'elle porte des fruits : que je
me convertisse au Seigneur une
nouvelle fois, pour mieux servir
l’Église, l’Œuvre, mes filles et mes fils,
et toutes les âmes. Unissez-vous à
mes intentions, j’insiste. Au même
moment auront lieu aussi les
exercices spirituels de la Curie,
auxquels assiste le pape, avec ses
collaborateurs les plus proches :
encore une occasion de redoubler de
prière pour sa personne et pour ses
intentions, comme je vous le répète si
souvent. Confiez spécialement au
Seigneur son voyage pastoral au
Mexique et à Cuba, du 23 au 29 mars,



afin que les fruits apostoliques en
soient très abondants.

Je ne peux laisser de vous rappeler,
même sommairement, les fêtes et
anniversaires de famille qui tombent
dans les prochaines semaines. Le 11
mars est l’anniversaire de la
naissance de notre très cher don
Alvaro, et le 23 celui de son dies
natalis, de son départ pour la maison
du Ciel. Le 19, solennité de saint
Joseph, patron de l’Église universelle
et de l’Œuvre. Viendra ensuite
l’Annonciation de Notre Dame, dont
la fête liturgique est fixée cette année
au 26 mars. Et le 28, nous
célèbrerons un nouvel anniversaire
de l’ordination sacerdotale de saint
Josémaria. Par l’intercession de notre
Mère, si nous savons traverser ces
fêtes avec le souci sincère de nous
améliorer, les grâces de conversion
propres au Carême atteindront plus
facilement leur objectif.



Je vous avoue qu’une impatience me
consume chaque jour : celle de me
rendre sur tous les lieux où vous
travaillez. Et je me rappelle ce que
disait saint Josémaria : On me
demandera peut-être : « Pourquoi
donc rester à Rome ? » — Parce que
je le dois, concluait-il. J’ai envie
d’ajouter : et comme il était proche
de nous tous !

C'est avec ces désirs de profond
renouvellement intérieur, et
d’ardeur apostolique accrue, que
vous bénit

votre Père

+ Xavier

Rome, le 1er mars 2012.

Copyright © Praelatura sanctae
Crucis et Operis Dei

[1] . MISSEL ROMAIN, 1er dimanche
de Carême, Évangile (B) (Mc 1, 15).



[2] . BENOÎT XVI, Discours à
l'audience générale, 22 février 2012.

[3] . SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe, n. 58.

[4] . Hb 10, 24.

[5] . BENOÎT XVI, Message pour le
Carême 2012, 3 novembre 2011.

[6] . Mt 18, 15.

[7] . Prv 9, 8-9.

[8] . Prv 10, 17.

[9] . Gal 6, 1.

[10] . Cf. 2 Ts 3, 15.

[11] . Hb 12, 11.

[12] . Jc 5, 19-20.

[13] . BENOÎT XVI, Message pour le
Carême 2012, 3 novembre 2011.



[14] . SAINT JOSÉMARIA, Forge, n°
566.

[15] . SAINT JOSÉMARIA, novembre
1964.

[16] . SAINT JOSÉMARIA, Notes prises
au cours d'une réunion de famille, 21
novembre 1958.

[17] . SAINT JOSÉMARIA, Forge, n°
147.

[18] . BENOÎT XVI, Message pour le
Carême 2012, 3 novembre 2011.

[19] SAINT JOSÉMARIA, Notes prises
au cours d'une réunion de famille, 30
décembre 1962.

[20] . BENOÎT XVI, Message pour le
Carême 2012, 3 novembre 2011.

[21] SAINT JOSÉMARIA, Forge, n° 641.

[22] . Ibid. n° 146.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/lettre-du-
prelat-mars-2012/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/lettre-du-prelat-mars-2012/
https://opusdei.org/fr-cm/article/lettre-du-prelat-mars-2012/
https://opusdei.org/fr-cm/article/lettre-du-prelat-mars-2012/

	Lettre du Prélat (mars 2012)

