
opusdei.org

Lettre du Prélat
(juillet 2011)

La lettre du mois parle de
l'oraison mentale, dialogue avec
Dieu, « l’origine et la source de
l’eau fraîche dont nous devons
imprégner notre travail, notre
apostolat, nos activités
familiales et sociales ».

07/07/2011

Mes très chers enfants, que Jésus
vous garde !

Après un voyage à Pampelune pour
un contrôle médical ainsi que pour



rendre visite aux malades, j’ai
l’intention de me rendre en Côte-
d’Ivoire et de m’entretenir avec vos
frères et sœurs de ce très cher pays
pour lequel nous avons tant prié les
mois derniers. Continuons encore
sur cette ligne, afin que les blessures
produites par la guerre guérissent au
plus vite, sans laisser de
ressentiments ni de haines. Que tous
soient généreux dans le pardon, afin
que la réconciliation soit une réalité
profonde, pour le bien des familles,
de la société civile et de tout le pays.
Confions ces intentions au Cœur très
Sacré et Miséricordieux de Jésus, que
nous honorons aujourd’hui, 1er
juillet, dans la liturgie, et au Cœur
très Doux de Marie, que nous fêtons
demain. Et prions pour tous les
endroits où la souffrance abonde.

Cette fête de Jésus nous invite à
entrer, par une prière confiante et
filiale, dans le Cœur de ce Dieu qui
s’est incarné par amour pour nous.



Comme notre Père l’écrivait dans
une homélie, la véritable dévotion au
Cœur de Jésus consiste à connaître
Dieu et à nous connaître nous-
mêmes, à fixer notre regard sur
Jésus, à recourir à Celui qui nous
encourage, nous enseigne et nous
guide[1]. Maintenant encore, du haut
du Ciel, il nous appelle à renouveler
notre désir de progresser dans
l’intimité de la Sainte Trinité. A ce
sujet, j’ai considéré de nouveau
certaines des suggestions que nous
adressait le bienheureux Jean-Paul II
dans la lettre apostolique qui traçait
le chemin de l’Église pour le nouveau
millénaire. Après avoir indiqué
comme objectif prioritaire le réveil
du désir de sainteté dans tout le
Peuple de Dieu, il précisait : « Pour
cette pédagogie de la sainteté, il faut
un christianisme qui se distingue
avant tout dans l'art de la prière »[2].

Le Seigneur, dont la bonté ne cesse –
ne doit pas cesser – de nous remplir



de gratitude, s’est également servi de
l’exemple et de l’enseignement de
notre fondateur pour que nous
sachions tous – y compris les autres
chrétiens – attribuer la plus haute
importance au soin d’une vie de
prière sérieuse et constante.
Alimentons ce souci en lisant
assidûment la Parole de Dieu et en
participant de tout notre être à la
liturgie, en particulier la sainte
messe quotidienne, jusqu’à faire du
dialogue avec Dieu la chair de notre
chair, l’âme de notre âme, la vie de
notre vie. Même si nous avons
derrière nous des années d’effort
quotidien dans ce domaine, soyons
convaincus qu’il nous faut
recommencer jour après jour. Nous
savons bien, en effet, indique Benoît
XVI, que la prière ne doit pas être
considérée comme allant de soi : il
faut apprendre à prier, comme en
acquérant toujours à nouveau cet
art ; même ceux qui sont très avant
dans la vie spirituelle sentent



toujours le besoin de se mettre à
l'école de Jésus pour apprendre à
prier avec authenticité[3].

Don Álvaro rappelait fréquemment
cette résolution formulée par saint
Josémaria lors de ses soixante-dix
ans : être une âme de prière. Depuis
les premières manifestations du
Seigneur dans sa vie, en pleine
adolescence, notre Père était entré
dans des chemins de prière, et avait
toujours été fidèle à cette
conversation quotidienne et filiale
avec Dieu. Qu’il puisse manifester ce
désir tant d’années plus tard, en plus
de révéler sa profonde humilité,
confirme ce qu’affirme Benoît XVI en
se fondant sur l’expérience des
saints.

Nous nous sommes souvent arrêtés à
considérer les scènes de l’Évangile où
Jésus est en dialogue avec Dieu son
Père. Les Apôtres s’émerveillaient de
cette attitude du Maître, et un jour ils



lui demandèrent : Domine, doce nos
orare [4], Seigneur, apprends-nous à
prier. Jésus-Christ leur donna le
canevas, les lignes maîtresses de la
prière chrétienne : Notre Père, qui es
aux cieux, que ton nom soit
sanctifié ; que ton règne vienne ; que
ta volonté soit faite sur la terre
comme au ciel [5].

C’est un sentier qui se parcourt de
multiples manières, car la relation de
chaque âme avec Dieu sera toujours
très personnelle : le Seigneur
s’occupe de chacun comme d’un
joyau d’une valeur inestimable :
bouleversante réalité, car chaque
âme a été rachetée au prix du sang
du Christ[6]. N’oublions pas ce que le
Seigneur a dit à ceux qui suivent
cette grande autoroute de la prière
chrétienne, qui mène au Père céleste
à travers Jésus-Christ, sous
l’impulsion de l’Esprit Saint[7] :
vigilate et orate[8], veillez et priez.
Nous devons tous, comme dit Benoît



XVI, nous mettre à l’école de Jésus. Et
nous avons appris de notre très cher
Père à fréquenter Dieu avec une
piété d’enfant et une doctrine de
théologien, avides de nous adresser à
Jésus-Christ comme à notre Frère
aîné, à la Sainte Vierge comme à
notre Mère, à saint Joseph comme au
père de la famille surnaturelle qu’est
l’Église, aux saints anges comme à
des compagnons et gardiens sur le
chemin de la vie éternelle.

Renouvelons chaque jour notre désir
de dialogue personnel avec Dieu. Je
parle maintenant des moments
quotidiens consacrés à la méditation,
qui constituent, avec les sacrements
de la pénitence et de l’Eucharistie,
l’origine et la source de l’eau fraîche
dont nous devons imprégner notre
travail, notre apostolat, nos activités
familiales et sociales, en définitive
notre existence tout entière, y
compris les heures consacrées au
sommeil ou au repos. Je vous assure



que la tâche n’est pas difficile, même
dans les moments d’aridité
spirituelle ou de fatigue physique, si
nous nous laissons guider par les
lumières de l’Esprit Saint et les
conseils de la direction spirituelle.

Nous devons être des âmes
contemplatives, disait saint
Josémaria en 1973, et pour cela nous
ne pouvons abandonner la
méditation. Sans oraison, sans
méditation, sans vie intérieure, nous
ne ferions que du mal (…).
Aujourd’hui, nous sommes encore
davantage tenus d’être véritablement
des âmes de prière, offrant
généreusement au Seigneur tout ce
qui nous occupe et sans jamais
abandonner la conversation avec
Lui, quoi qu’il arrive. Si vous agissez
ainsi, vous vivrez tournés vers Dieu
toute la journée, et vous vous
efforcerez sérieusement de faire très
bien ces deux demi-heures
quotidiennes de méditation [9].



Notre Père ne nous demande pas de
faire très bien la prière, mais de nous
efforcer chaque jour de commencer,
poursuivre et bien achever la prière.
C’est un objectif qui est à notre
portée si nous recommençons
chaque jour en oubliant les échecs
passés, petits ou grands. Le reste,
c’est-à-dire pratiquement tout, jaillit
comme le fruit de l’action du Paraclet
dans notre âme, car l’Esprit Saint
vient au secours de notre faiblesse,
car nous ne savons pas prier comme
il faut. L’Esprit lui-même intervient
pour nous par des cris
inexprimables[10].

Cherchons donc tout d’abord à être
ponctuels à ces rendez-vous avec
Dieu qui jalonnent notre chemin
quotidien. Cela peut sembler un
détail insignifiant, mais je confirme,
en suivant l’enseignement de saint
Josémaria, que cela importe
beaucoup. N’omettez jamais l’oraison
mentale. Pour être contemplatifs,



quel est le meilleur chemin ? La
prière. Quand une âme se met à
penser qu’elle ne sait pas faire
oraison, que ce que le Père lui
enseigne est très difficile, que le
Seigneur ne lui dit rien, qu’elle ne
l’entend pas, et qu’elle se dit : « si
c’est comme cela, je laisse tout
tomber, et je me contente des prières
vocales », elle a une mauvaise
tentation.

Non, mes enfants ! Il faut persévérer
dans la méditation. Ces plaintes,
adresse-les au Seigneur dans tes
moments de prière et, si besoin,
répète-lui la même oraison
jaculatoire pendant la demi-heure :
Jésus, je t’aime ; Jésus, apprends-moi
à t’aimer ; Jésus, apprends-moi à
aimer les autres pour toi… Persévère
ainsi, jour après jour, un mois, une
année, une autre année et, à la fin, le
Seigneur te dira : petit sot ! j’étais
avec toi, à ton côté, depuis le début !
[11]



Des difficultés pourront se présenter,
des excuses, des raisonnements
trompeurs, pour retarder ou
écourter les demi-heures de la
méditation. C’est pourquoi nous
devons accorder de l’importance à la
ponctualité dans les moments de
travail intense ou quand nous
sommes fatigués ou découragés.
Comme le pape le rappelle, la prière
n’est pas liée à un contexte
particulier, mais se trouve inscrite
dans le cœur de toute personne[12].
Il est toujours possible de parler à
l’Hôte divin de notre âme. Nous
pouvons le trouver partout et dans
n’importe quelle situation, même si,
dans la mesure du possible, nous
tâchons d’être près du tabernacle, où
Jésus se trouve réellement et
substantiellement présent, avec son
corps, avec son sang, son âme et sa
divinité. En tout état de cause, nous
devons toujours faire l’effort de nous
recueillir, en écartant autant que
possible les distractions qui nous



peut-être assaillent. Nous nous
recueillons en nous-mêmes, affirmait
saint Josémaria dans l’une de ses
catéchèses, et nous adorons Dieu, qui
veut bien nous posséder, et nous
commençons à lui parler, avec
naturel, comme on parle à un frère, à
un ami, à un père, à une mère, à un
voisin que l’on apprécie. Comme on
parle à l’amour. Parlez avec
confiance et vous verrez comme c’est
bon. Vous aurez de la vie intérieure 
[13].

J’insiste : parfois nous ne saurons
que lui dire, comment lui parler ; les
mots nous manqueront. Mais
n’oublions pas alors que faire
oraison est une attitude intérieure
avant d’être une série de pratiques et
de formules, une façon d’être face à
Dieu plutôt que de réaliser des actes
de culte ou de prononcer des
mots[14]. Raison de plus pour
s’adonner fidèlement à l’oraison
mentale dans les moments de stress



ou d’aridité intérieure. Et dans ces
cas-là, bien sûr, il est spécialement
nécessaire de recourir à la prière. Il
peut arriver parfois que la
conversation filiale avec le Seigneur
ne parvienne même pas à prendre la
forme de paroles intérieures. Mais le
simple fait de tenir compagnie au
Seigneur pendant le temps prévu,
sans attendre de consolation
sensible, constitue une
démonstration limpide d’amour de
Dieu, d’identification à sa sainte
Volonté, d’oubli de nous-mêmes. C’est
dans cette façon de regarder l’Autre,
de nous adresser « au-delà » que
réside l’essence de l’oraison, en tant
qu’expérience d’une réalité qui
dépasse le sensible et le contingent 
[15].

Rien n’est plus consolant que cette
certitude : si nous pouvons aimer et
fréquenter Dieu, c’est parce qu’il
nous aimés le premier[16]. C’est ce
qu’affirme le Catéchisme de l’Église



catholique quand il enseigne que «
cette démarche d’amour du Dieu
fidèle est toujours première dans la
prière, la démarche de l’homme est
toujours une réponse »[17]. C’est
pourquoi la résolution, renouvelée
chaque jour, de nous impliquer dans
les moments de prière oblige Dieu,
pour le dire d’une certaine façon, à
nous accorder plus abondamment sa
grâce. Considères-tu en outre
souvent que l’unique arme de l’Opus
Dei est et sera toujours la prière ?
Comment défends-tu avec cette arme
le service que l’Œuvre rend à
l’Église ? Il est certain que nous
aimerons et maintiendrons l’esprit
reçu de notre Père dans la mesure
exacte où nous serons des âmes de
prière.

Les enseignements de notre Père sur
la prière renferment une immense
richesse et sont très utiles. Qui
d’entre nous n’a jamais cru trouver
son portrait dans ces phrases d’une



de ses homélies ? Tout au long de ces
années, certains m’ont abordé pour
me faire part de leur peine : Père, je
ne sais ce qui m’arrive, je me sens las
et froid ; ma piété, jusqu’ici si ferme,
si simple, me semble à présent une
comédie… À ceux qui se trouvent
dans une telle situation et à vous
tous, je réponds : une comédie ?
Quelle grande chose ! Le Seigneur est
en train de jouer avec nous comme
un père avec ses enfants.

Nous lisons dans l’Écriture : ludens
in orbe terrarum (Pr 8, 31), qu’il
s’ébat sur toute la surface de la terre.
Mais Dieu ne nous abandonne pas. Il
ajoute en effet aussitôt : deliciæ meæ
esse cum filiis hominum (ibid.) : je
mets mes délices à fréquenter les
enfants des hommes. Le Seigneur
joue avec nous ! Lorsque nous
pensons que nous sommes en train
de jouer la comédie, parce que nous
nous sentons froids, apathiques ;
lorsque nous sommes dégoûtés de



tout et sans volonté ; lorsqu’il devient
pénible d’accomplir notre devoir et
d’atteindre les buts spirituels que
nous nous sommes proposés, l’heure
est venue de penser que Dieu est en
train de jouer avec nous et qu’il
attend que nous sachions
représenter notre « comédie » avec
brio [18].

Je ne veux pas terminer ces lignes
sans évoquer quelques dates
significatives du mois qui commence.
Nous vivrons plus en présence de
don Álvaro le 7 juillet, date de sa
demande d’admission dans l’Œuvre.
Le 16, la fête de Notre-Dame-du-
Carmel nous fera naturellement
souvenir de la sœur de notre Père,
tante Carmen, qui a tellement
contribué à affermir l’air de famille
des centres de l’Opus Dei. En outre,
c’est un jour où nous confions tout
particulièrement les âmes du
purgatoire à l’intercession de notre
Mère du ciel.



Comme je vous le dis avec insistance,
demeurons unis dans la prière.
Prions les uns pour les autres, pour
le travail apostolique dans le monde
entier, pour les intentions du Saint
Père. Devant le tabernacle, dans nos
moments de méditation, nous
pouvons présenter au Seigneur les
élans de notre âme, en passant par
l’intercession de la Sainte Vierge et
de saint Joseph, des anges gardiens et
de saint Josémaria, notre très cher
Père.

Je suis heureux de pouvoir vous dire
que le 18 mai dernier, je me suis
rendu en Sardaigne, à Cagliari, où j’ai
prié devant la sainte patronne, la
Vierge de Bonaria. Je suis témoin de
ce que notre Père a prié pour cette
région et je suis sûr que beaucoup de
Sardes répondront généreusement
aux appels du Seigneur, précisément
en raison de cette prière de notre
Père. Aidons-les, parce que de là
aussi ils nous aident abondamment.



Avec toute mon affection, je vous
bénis,

Votre Père,

+ Xavier

Pampelune, le 1er juillet 2011.

[1] SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe, n° 164.

[2] BIENHEUREUX JEAN-PAUL II,
Lettre ap. Novo Millennio Ineunte, 6
janvier 2001, n° 32.

[3] BENOÎT XVI, Discours à l’audience
générale, 4 mai 2011.

[4] Lc 1, 11.

[5] Mt 6, 9-10.

[6] Cf. 1 P 1, 18-19.

[7] Cf. CONGRÉGATION POUR LA
DOCTRINE DE LA FOI, Lettre sur



certains aspects de la méditation
chrétienne, 15 octobre 1989, n° 29.

[8] Mt 26, 41.

[9] SAINT JOSÉMARIA, Notes d’une
réunion de famille, septembre 1973.

[10] Rm 8, 26.

[11] SAINT JOSÉMARIA, Notes d’une
réunion de famille, septembre 1973.

[12] BENOÎT XVI, Discours à
l’audience générale, 11 mai 2011.

[13] SAINT JOSÉMARIA, Notes d’une
réunion de famille, 1972.

[14] BENOÎT XVI, Discours à
l’audience générale, 4 mai 2011.

[15] Ibid. CONGRÉGATION POUR LA
DOCTRINE DE LA FOI, Lettre sur
certains aspects de la méditation
chrétienne, 15 octobre 1989, n°30.

[16] 1 Jn 4, 19.



[17] Catéchisme de l’Église catholique,
n° 2567.

[18] SAINT JOSÉMARIA, Amis de Dieu,
n° 152.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/lettre-du-
prelat-juillet-2011/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/lettre-du-prelat-juillet-2011/
https://opusdei.org/fr-cm/article/lettre-du-prelat-juillet-2011/
https://opusdei.org/fr-cm/article/lettre-du-prelat-juillet-2011/

	Lettre du Prélat (juillet 2011)

