
opusdei.org

Lettre du Prélat
(décembre 2011)

Dans sa lettre de décembre,
Mgr Echevarria nous encourage
à bien préparer la venue du
Seigneur en vivant avec
receuillement la fête de
l'Immaculée Conception et le
temps de l'Avent.

08/12/2011

Mes très chers enfants, que Jésus
vous garde !

Nous sommes entrés dans le temps
de l’avent, qui nous appelle à



renouveler notre espérance : non pas
une espérance éphémère, passagère,
mais une confiance qui est ferme car
elle provient de Dieu. Cette attente
joyeuse, si caractéristique des
semaines qui précèdent la Nativité, «
est l’attitude fondamentale du
chrétien qui désire vivre de façon
féconde la rencontre renouvelée
avec Celui qui vient habiter parmi
nous : Jésus-Christ, le Fils de Dieu fait
homme. » [1]

Dimanche dernier, dans la première
lecture de la messe, nous lisions des
mots d’Isaïe, qui s’affligeait de la
situation du peuple élu. Ces hommes
et ces femmes avaient endurci leurs
cœurs et s’étaient écartés de Dieu, et
le prophète s’adresse au Seigneur en
Lui demandant de les convertir : 
Reviens à cause de tes serviteurs et
des tribus de ton héritage […]. Ah ! Si
tu déchirais les cieux et descendais !
Devant ta face les montagnes seraient
ébranlées. [2] C’est un cri qui, sous



une forme ou une autre, résonne
souvent au long de ces semaines. Et
nous aussi, attentifs à la voix de
l’Église, nous répétons sincèrement : 
Veni, Domine, et noli tardare. Relaxa
facinora plebi tuæ. [3] Viens,
Seigneur, ne tarde pas ; délie les
lourds fardeaux qui pèsent sur ton
peuple. La liturgie nous assure que le
Seigneur qui domine les peuples
arrivera bientôt, et Il sera appelé
Emmanuel, c’est-à-dire Dieu avec
nous. [4] Il en est bien ainsi : « Le
Sauveur vient pour réduire à
l’impuissance l’œuvre du mal et tout
ce qui peut encore nous tenir
éloignés de Dieu, pour nous restituer
à l’antique splendeur et à la paternité
primitive. » [5]

Combien de fois avons-nous déjà
répété, dans notre cœur ou à voix
haute : Veni, Domine Iesu [6] ?
Sachons savourer cette phrase de
l’Écriture, que la liturgie applique à
l’attente de la naissance du Christ : 



Cieux ! Épanchez-vous là-haut, et que
les nuages déversent la justice, que la
terre s’ouvre et fasse germer le
Sauveur. [7] Le firmament s’est
déchiré il y a vingt siècles pour
l’arrivée du Rédempteur dans le
monde, et cela se produit chaque
jour, quand Jésus vient à nous par sa
présence sacramentelle dans la
sainte Eucharistie. Il revient donc à
chacune et chacun de nous d’ouvrir
grand son cœur pour qu’il
s’imprègne de cette rosée divine qui
veut nous rendre efficaces. C’est
pourquoi la meilleure façon de nous
préparer à la venue spirituelle de
Jésus-Christ à Noël consiste à bien
disposer nos âmes et nos corps pour
Le recevoir chaque jour avec une
ferveur nouvelle dans la sainte
communion. Comment parcours-tu
ces journées ? À quel point désires-tu
que l’humanité accueille le
Seigneur ? Est-ce que les
illuminations et la décoration des
rues t’aident à prier pour que Dieu



reçoive de ses créatures la réponse
qu’Il mérite ?

Notre Père nous incitait à profiter de
ces semaines pour construire dans
notre cœur une crèche pour notre
Dieu. Vous souvenez-vous de quand
vous étiez petits ? Quel entrain nous
mettions à préparer la crèche, avec
ses montagnes de liège, ses maisons
miniatures et tous ces santons massés
autour de la mangeoire où Dieu a
voulu naître ! [8] Et il faisait cette
considération, qui peut s’appliquer à
tous les chrétiens : Je sais bien qu’à
mesure que le temps passe, l’Opus Dei
étant fait pour des chrétiens adultes
qui savent devenir des enfants par
amour de Dieu, mes filles et mes fils se
font chaque jour plus petits. C’est
donc avec plus d’enthousiasme encore
que pendant notre enfance, que nous
avons fait la crèche de Bethléem dans
l’intimité de notre âme. [9]



Méditant sur l’événement
extraordinaire que nous
commémorons, le pape nous invite à
penser que « l’accomplissement des
paroles qui commence dans la nuit
de Bethléem est en même temps
immensément plus grand et — du
point de vue du monde — plus
humble que ce que les paroles
prophétiques permettaient
d’entrevoir. » [10] Isaïe et tous les
prophètes n’ont fait que pressentir ce
qui devait se produire lors de la
Nativité. L’accomplissement de ces
paroles revêt une force plus grande,
incommensurable, parce qu’avec
l’incarnation et la naissance du
Verbe, « l’infinie distance entre Dieu
et l’homme est surmontée. Dieu ne
s’est pas seulement penché vers en
bas, comme disent les Psaumes ; Il est
vraiment “descendu”, entré dans le
monde, devenu l’un de nous pour
nous attirer tous à Lui. » [11] D’autre
part, tout s’est déroulé dans
l’humilité la plus profonde : ce Dieu



souverainement sage, tout-puissant
et éternel se présente à nous comme
un enfant nouveau-né, démuni, qui a
besoin de bras humains pour Le
protéger et de cœurs pour L’aimer
vraiment. Ce que firent Marie et
Joseph dans la nuit de Bethléem,
nous devons le faire à notre tour
dans le silence de notre prière, de
notre présence de Dieu au long de la
journée et quand nous Le recevons
sacramentellement dans
l’Eucharistie. Le simple fait de faire
la crèche dans notre foyer exprime «
notre attente que Dieu s’approche de
nous […], mais c’est également
l’expression de l’action de grâces
envers Celui qui a décidé de partager
notre condition humaine, dans la
pauvreté et dans la simplicité. » [12]

Nous sommes aussi en train de
préparer la fête de l’Immaculée
Conception, désormais imminente.
Notre cœur d’enfant se remplit tout
spécialement de joie lors de cette



solennité, car nous voyons reflétées
dans la Sainte Vierge la grandeur et
l’humilité de son Fils descendant sur
terre. Grandeur de Marie, la toute
Pure, la toute Sainte, la créature la
plus grande. Sa dignité est telle que
le peuple chrétien l’acclame en
disant : Dieu seul est au-dessus de
vous ! Et en même temps, humilité
suprême de la Vierge de Nazareth
qui, choisie de toute éternité pour
être la Mère de Dieu, se considère et
s’appelle elle-même la servante du
Seigneur. Que de leçons, mes filles et
mes fils, que de leçons à apprendre
toujours auprès de notre Mère, et
notamment maintenant, dans les
jours qui précèdent sa fête !
Demandons-lui de ne pas oublier ces
leçons, et de savoir les mettre en
pratique.

Il me vient à l’esprit que c’est
précisément vers cette date-là de
1931 (il y a tout juste quatre-vingt
ans) que saint Josémaria rédigea ces



méditations des mystères du Rosaire
qui depuis lors ont aidé
d’innombrables personnes à entrer
sur des chemins de contemplation. Je
vous suggère de profiter des jours
présents pour essayer de réciter cette
prière mariale avec plus de calme et
d’attention. Répondant un jour à une
question, notre Père expliquait que le
chapelet est une prière très agréable à
la très Sainte Vierge Marie, et qui est
enracinée dans la vie des catholiques
depuis beaucoup de siècles. C’est aussi
une méditation des mystères de la vie
du Seigneur et de sa Mère. Je la
recommande donc de tout mon cœur,
y compris comme une prière à réciter
en famille, même si vous ne devez pas
obliger les petits à la réciter […]. S’ils
veulent se joindre aux autres, qu’ils le
fassent ; mais sinon, laissez-les
tranquilles, ils finiront par venir. Il
faut que ce soit volontaire. [13]

Son grand respect de la liberté des
âmes faisait dire à notre fondateur



que chacun, dans cette dévotion
comme dans les autres pratiques de
piété, doit suivre son propre chemin.
Il ajoutait : J’ai proposé une manière
de réciter le chapelet, mais je n’oblige
personne à adopter cette façon de
faire, car il peut en exister mille
autres différentes. Les âmes, même si
elles se ressemblent, ont chacune leur
propre chemin. Suis celui que tu veux,
quand tu récites le chapelet et dans
tout le reste. Essaye, si cela te dit, de
méditer un peu les prières qui
composent le chapelet, et qui ont été
mises par l’Église. Récite
tranquillement les Notre Père et les Je
vous salue Marie. Si tu perds le fil,
reviens comme tu le peux. Et si tu as
été distrait tout le temps, tu as prié
quand même : tu as joué une grande
sérénade en l’honneur de la Mère de
Dieu. [14]

Durant l’avent, les mystères joyeux
du Rosaire se présentent à nous avec
une vigueur nouvelle, surtout dans la



dernière semaine, quand la liturgie
intensifie la préparation immédiate à
Noël. Mettons un effort tout
particulier à les contempler. Pour
m’y aider et vous y aider, je vais
retranscrire un des commentaires de
ces scènes par notre Père.

Rappelez-vous les mystères joyeux :
nous nous émerveillons de l’humilité
de Jésus, qui semetipsum exinanivit
formam servi accipiens, qui s’est
anéantit Lui-même en prenant la
condition d’esclave, en prenant une
chair comme la nôtre. Sans le péché,
mais égale à la nôtre. Humilité qui Le
fait rester le temps nécessaire dans le
sein de sa Mère, comme les autres.
Nous contemplons la Mère, qui
s’humilie et qui part dans les
montagnes de Juda pour voir sa
cousine sainte Élisabeth. Nous
contemplons…, et nous sommes
bouleversés par cette scène
merveilleuse qui voit naître le
Magnificat. Puis vient la naissance de



Jésus : comme la nôtre, mais avec une
pauvreté plus grande, loin de chez Lui,
dans un lieu perdu. Non erat eis locus
in diversorio : il n’y eut pas de place
pour eux à l’auberge. Issu de la race
royale de David, le Seigneur voulut
naître pauvre et vivre pauvre. Et
quand il fait raconter aux
évangélistes, inspirés par l’Esprit
Saint, l’histoire des ancêtres de Jésus,
le récit mentionne quelques femmes
qui ne sont pas exactement des
modèles de vertu — très loin de là,
pour l’une d’entre elles. Tout cela pour
nous apprendre l’amour et la
compréhension et, à travers Jésus, à
savoir excuser les gens. Ensuite nous
voyons la très Sainte Vierge se rendre
au Temple pour se purifier : alors que
Dieu seul est plus pur qu’elle. Quel
modèle d’humilité ! Et nous qui
sommes si pleins d’orgueil… À la fin,
après ces scènes d’humilité, notre âme
déborde de générosité pour nous
occuper des affaires de Dieu, comme le
fait l’Enfant, quand on Le retrouve



dans le Temple après trois jours de
recherches. C’est le sujet du dernier
mystère : Ne savez-vous pas que je
dois m’occuper des affaires de mon
Père du ciel ? [15]

La neuvaine à l’Immaculée
Conception est un témoignage
d’amour filial envers Notre Dame.
N’oublions pas pour autant que « ce
que nous recevons de Marie est
beaucoup plus important que ce que
nous lui offrons. En effet, elle nous
adresse un message destiné à chacun
de nous […]. Et qu’est-ce que nous dit
Marie ? Elle nous parle avec la Parole
de Dieu, qui s’est faite chair en son
sein. Son “message” n’est autre que
Jésus, Lui qui est toute sa vie. C’est
grâce à Lui et pour Lui qu’elle est
l’Immaculée. Et comme le Fils de
Dieu s’est fait homme pour nous, elle
aussi, sa Mère, a été préservée du
péché pour nous, pour tous, comme
anticipation du salut de Dieu pour
chaque homme. » [16]



Parcourir de la sorte la neuvaine,
avec intensité, de façon personnelle,
nous prépare très bien à Noël. En
outre, comme le démontre une vaste
expérience, la neuvaine nous offre
une nouvelle occasion de réaliser un
apostolat personnel constant. La
Sainte Vierge attire toujours les âmes
et les conduit à Jésus. Essayons d’unir
solidement ces deux aspects, la
dévotion à Notre Dame et le zèle
apostolique, maintenant et tout au
long de notre existence. Je vous
propose de méditer quelques paroles
de notre Père qui recèlent une force
extraordinaire et lancent un défi à
notre réponse quotidienne à la grâce.
Le monde est comme une grande
bouche assoiffée, assoiffée du Christ,
et nous, les chrétiens, nous sommes
l’eau qui doit étancher leur soif. Ils
nous attendent. Où seras-tu demain
pour communiquer ce feu et cet
amour du Christ ? Si tu n’as pas
maintenant un désir de prosélytisme,
c’est mauvais signe. Nous ne sommes



que de la boue mais, entre les mains
du divin Maître, nous ferons s’ouvrir
les yeux des hommes, qui sont
aveugles et ne voient pas la splendeur
de la vérité. [17]

Au cours du mois qui vient de
s’achever, le travail apostolique
stable de la prélature a commencé au
Sri Lanka. Soyons très
reconnaissants envers Dieu car, le
jour même de l’arrivée de vos frères,
le Saint-Sacrement a pu être réservé
dans le tabernacle du nouveau
centre : un tabernacle de plus dans
ces terres immenses d’Asie ! Je confie
à la Vierge Immaculée ces
commencements et l’expansion
apostolique qu’avec son intercession,
nous essayons de réaliser dans tant
d’endroits.

Mes filles et les fils, les âmes nous
attendent, elles t’attendent. Vivons
en voulant aimer chaque jour le
Sacrifice du Calvaire. En 1937, notre



Père put célébrer pour la première
fois la sainte messe, avec tous les
ornements, le 3 décembre, après les
mois de persécution religieuse en
Espagne. Je l’ai entendu raconter
avec une immense gratitude tout ce
que le prêtre d’Andorre avait fait
pour lui permettre de le faire ; par la
suite, il pria tous les jours pour lui.

Continuez de prier pour la personne
et les intentions du pape, pour ses
collaborateurs dans le gouvernement
de l’Église, pour les fruits spirituels
de son récent voyage en Afrique. Et
n’oubliez pas de vous unir aux
prières que j’adresse au Seigneur,
prières qui, comme je vous l’ai dit si
souvent, sont nombreuses et visent à
rendre à Dieu toute la gloire.

Avec toute mon affection, je vous
bénis.

Votre Père,

+ Xavier



Rome, le 1er décembre 2011.

[1] Benoît XVI, Discours de l’audience
générale, 22 décembre 2010.

[2] Missel Romain, Ier dimanche de
l’avent, Première lecture (B) (Is 63,
17–19).

[3] Liturgie des Heures, Ier dimanche
de l’avent, Ad Nonam, Répons bref.

[4] Missel Romain, 21 décembre, 
Antienne d’entrée (cf. Is 7, 14 ; 8, 10).

[5] Benoît XVI, Discours de l’audience
générale, 22 décembre 2010.

[6] Ap 22, 20.

[7] Missel Romain, IVe dimanche de
l’avent, Antienne d’entrée (Is 45, 8).

[8] Saint Josémaria, Notes d’une
méditation, 25 décembre 1973.



[9] Ibid. [10] Benoît XVI, Homélie
pour la Nativité du Seigneur, 24
décembre 2010.

[11] Ibid. [12] Benoît XVI, Discours de
l’audience générale, 22 décembre
2010.

[13] Saint Josémaria, Notes d’une
réunion de famille, 17 novembre
1972.

[14] Saint Josémaria, Notes d’une
réunion de famille, 9 octobre 1972.

[15] Saint Josémaria, Notes d’une
réunion de famille, 16 novembre
1967.

[16] Benoît XVI, Discours devant la
statue de l’Immaculée, 8 décembre
2010.

[17] Saint Josémaria, Notes d’une
méditation, 24 octobre 1942.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/lettre-du-
prelat-decembre-2011/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/lettre-du-prelat-decembre-2011/
https://opusdei.org/fr-cm/article/lettre-du-prelat-decembre-2011/
https://opusdei.org/fr-cm/article/lettre-du-prelat-decembre-2011/

	Lettre du Prélat (décembre 2011)

