
opusdei.org

Lettre du Prélat
(décembre 2007)

Dieu vient nous sauver. Avec
cette espérance, Mgr Xavier
Echevarria nous suggère de
préparer nos coeurs pendant
l'Avent, afin que Jésus puisse y
établir sa demeure.

06/12/2007

Très chers, que Jésus garde mes filles
et mes fils !

Une année mariale vient de s’ouvrir
dans l’Œuvre, pour remercier la
Sainte Trinité, à travers la Sainte



Vierge, du statut de prélature obtenu
par l’Opus Dei il y a vingt-cinq ans. Je
vous ai suggéré quelques actes
concrets de piété pour les mois qui
viennent ; mais l’important est
surtout que chacun donne jour après
jour une forte impulsion à ses désirs
de sainteté et d’apostolat, grâce à la
fréquentation assidue et fervente de
notre Mère du ciel.

Don Alvaro nous a déjà conduits par
des routes mariales en 1978, à
l’occasion des noces d’or de la
fondation de l’Opus Dei. Comme il est
naturel — et combien nécessaire ! —
de recourir spécialement à Notre
Dame lors d’anniversaires si
marquants ! En cela aussi, nous ne
faisons que suivre les pas de notre
Père. Je garde un vif souvenir de la
joie qu’il éprouva en 1954, lorsque le
pape Pie XII proclama une année
mariale dans l’Église universelle
pour le centenaire de la définition du
dogme de l’Immaculée Conception.



Saint Josémaria nous avait alors
rappelé que l’Opus Dei est né et s’est
développé sous le manteau
protecteur de Notre Dame. C’est
pourquoi tant de coutumes mariales
imprègnent la vie quotidienne des
enfants de Dieu dans cette Œuvre de
Dieu. Et il exprimait sa satisfaction
en ajoutant : imaginez ma joie de
voir le Souverain Pontife consacrer à
la très Sainte Vierge cette année
1954[1].

J’aimerais que ces paroles résonnent
à vos oreilles, car c’est à nous tous
qu’il parlait. En outre, il est si facile
de reconnaître le secours de Notre
Dame à chaque pas de notre vie !
Considérons posément cette
protection dans le silence fécond de
la prière, et nous découvrirons avec
plus de clarté encore l’action
constante de notre Mère du Ciel,
jusque dans les événements
apparemment les plus petits de notre
existence. C’est elle qui, par le



pouvoir de son Fils, nous a défendus
si souvent contre les embûches de
l’ennemi des âmes, elle qui nous a
aidés à vaincre les tentations, elle qui
nous a fait surmonter les obstacles
qui s’élevaient sur notre chemin vers
Dieu. C’est elle — ainsi en a disposé
le Seigneur — qui nous a obtenu les
lumières et les grâces nouvelles qui
ont germé en nos cœurs, en dépit du
peu de chose que nous sommes.

Ces premiers jours de l’année
mariale coïncident avec la Neuvaine
préparatoire à la fête de l’Immaculée
Conception, une coutume qui s’est
enracinée dans l’Église pour
préparer la grande solennité du 8
décembre. Comme nous l’a appris
saint Josémaria, chacun vit cette
Neuvaine personnellement, de la
manière qui lui semble la plus
opportune. Cela passera bien sûr par
un effort plus soutenu pour
dialoguer avec la Vierge, par le soin
délicat apporté à la prière, à la



mortification, au travail
professionnel, et par tout ce que nous
ferons pour aider nos parents, amis
et connaissances — plus il y en aura,
mieux ce sera — à s’approcher de
Jésus-Christ à travers notre Mère.
C’est toujours par Marie que l’on va
et que l’on « revient » à Jésus[2].

Le temps de l’Avent, qui vient aussi
de commencer, doit nous inciter à
parcourir les semaines qui nous
séparent de Noël guidés par la Sainte
Vierge et avec saint Joseph. Chaque
année, lorsqu’arrive cette époque,
nous entendons résonner dans notre
âme les invitations pressantes de la
liturgie, plus insistantes à mesure
que s’approche le 25 décembre. Ce
sont des moments très appropriés
pour méditer les paroles par
lesquelles, depuis l’aube de l’histoire,
Dieu a voulu insuffler le courage
dans tous les cœurs.



Dès les premiers chapitres de la
Genèse, juste après le récit du péché
originel, la Sainte Écriture nous
emplit d’espérance. S’adressant au
tentateur qui, sous l’aspect d’un
serpent, vient de séduire nos
premiers parents, le Seigneur
affirme : Je mettrai une hostilité entre
la femme et toi, entre sa descendance
et ta descendance : sa descendance te
meurtrira la tête, et toi, tu lui
meurtriras le talon[3]. C’est la
promesse de la Rédemption réalisée
par Jésus-Christ, descendance de la
femme. Et nous entrevoyons aussi
dans ce texte, comme dans l’ombre,
la figure d’une Femme merveilleuse,
la Mère du Rédempteur, sur qui le
serpent infernal n’aura aucun
pouvoir. Marie, étroitement associée
à son Fils, remportera avec lui la
pleine victoire sur l’ennemi des
âmes. Par les mérites du Christ, elle
sera préservée du péché originel —
avec lequel nous naissons tous — dès
le premier instant de sa conception.



Elle marchera toujours immaculée,
totalement sainte de corps et d’âme :
la Toute Sainte, comme l’appellent les
chrétiens d’Orient.

À partir de cette première annonce,
les voix des prophètes de l’Ancien
Testament se font entendre de
nouveau avec toute leur vigueur
durant la liturgie de l’Avent, en une
symphonie splendide. Lors de la
dernière semaine surtout, devant
l’imminence de la naissance de Jésus,
l’Église ne sait contenir son
enthousiasme et éclate en
acclamations émerveillées : Viens,
Sagesse du Très-Haut ! enseigne-nous
le chemin de vérité, dit la liturgie du
17 décembre, première des grandes
féries qui préparent Noël. Viens,
Rameau de Jessé ! Délivre-nous, ne
tarde plus. Et plus tard, avec
insistance : Viens, Clef de David !
Arrache à leurs prisons les captifs des
ténèbres. À l’homme que tu as pétri de
la terre, viens apporter le salut[4].



Mes filles et mes fils, faisons
totalement nôtres ces appels
pressants que l’Église nous adresse.
Disposons notre cœur dès les
premiers jours de l’Avent. Préparons-
le pour que le Seigneur puisse le
trouver le plus pur possible, et qu’il
aime installer en nous sa demeure.
Nous savons trop bien qu’aucun
d’entre nous n’est digne de le
recevoir ; mais c’est lui, plein de
miséricorde, qui prend l’initiative : il
vient à notre rencontre et nous
accorde la grâce. Chaque matin il
vient à nous dans l’Eucharistie. La
préparation diligente de ce moment
quotidien sera la meilleure façon de
nous disposer à sa venue spirituelle
lors de la Nativité. Je demande au
Ciel que vous saisissiez dans toute sa
profondeur ce cri : traitez-le avec
égards ![5], que nous voyons réalisé
en plénitude dans le comportement
de Marie et de Joseph.



Arrêtons-nous un instant pour
réfléchir, à partir de paroles de
Benoît XVI, au fait que la liturgie 
n’utilise pas le passé — Dieu est
venu —, ni le futur — Dieu viendra
—, mais le présent : « Dieu vient ».
Il s’agit, si nous y prêtons garde,
d’un présent continu, c’est-à-dire
d’une action toujours en train de
s’accomplir : elle a lieu, elle a lieu
maintenant et elle continuera
d’avoir lieu. En chaque instant, «
Dieu vient ». Le verbe « venir »
apparaît ici comme un verbe
théologique, voire « théologal »,
car il nous dit quelque chose qui
concerne la nature même de Dieu.
Annoncer que Dieu « vient »
équivaut, par conséquent, à
annoncer simplement Dieu lui-
même, à travers une de ses
caractéristiques essentielles et
qualifiantes : il est le Dieu-qui-
vient. L’Avent invite les croyants à
prendre conscience de cette vérité
et à agir en conséquence. Il retentit



comme un appel salutaire qui se
répète au long des jours, des
semaines, des mois : Réveille-toi !
Rappelle-toi que Dieu vient ! Pas
hier, pas demain, mais
aujourd’hui, maintenant ! L’unique
vrai Dieu, « le Dieu d’Abraham,
d’Isaac et de Jacob », n’est pas un
Dieu qui reste dans le ciel, ne
s’intéressant pas à nous ni à notre
histoire, mais il est le Dieu-qui-
vient. C’est un Père qui ne cesse
jamais de penser à nous et, avec un
extrême respect pour notre
liberté, qui désire nous rencontrer
et nous visiter ; il veut venir,
demeurer parmi nous, rester avec
nous. Sa « venue » naît de la
volonté de nous libérer du mal et
de la mort, de tout ce qui empêche
notre véritable bonheur. Dieu
vient nous sauver[6].

L’Avent nous appelle à nous souvenir
que Dominus prope[7], le Seigneur est
proche. Chaque année je suis



impressionné par ce cri de la liturgie,
que nous pouvons interpréter de
bien des manières, chacun l’adaptant
à ses besoins spirituels. Rappelons-
nous davantage cette joyeuse réalité,
et plus profondément encore
lorsqu’il nous semble ardu et
exigeant de suivre le Christ,
convaincus que notre résistance
fondra si nous laissons cette
proximité devenir intimité.

Dominus prope, entre autres, parce
qu’il est au centre de notre âme en
grâce : proche, si proche qu’il ne peut
l’être davantage. Il veut demeurer
avec nous, à l’intérieur de nous.

Nous pouvons aussi penser
auDominus prope quand s’approche
la commémoration du moment
sublime où le Tout-Puissant,
l’Omnipotent, qui n’a besoin de rien,
a voulu démontrer, quand vint la
plénitude des temps, qu’il se complaît
avec les créatures, avec chacun



d’entre nous : deliciæ meæ esse cum
filiis hominum[8], je trouve mes
délices avec les enfants des hommes.

Le Dominus prope renforce aussi
pour nous l’appel à l’apostolat.
Appliquons-nous davantage, jour
après jour, à faire savoir autour de
nous, sans respect humain, que Dieu
est tout proche et qu’il frappe aux
portes de l’âme : Ouvre-moi, ma sœur,
mon amie, ma colombe, ma
parfaite[9] nous dit-il à tous, comme
à l’Épouse du Cantique des
Cantiques. Il faut lui ouvrir aussitôt
l’entrée de notre cœur, ne pas
permettre qu’il passe son chemin, de
peur qu’il ne nous arrive comme à
l’Épouse du Cantique, qui tardait à
répondre : j’ai ouvert à mon bien-
aimé, mais mon bien-aimé s’en était
retourné, il avait fui[10].

Décidons-nous, une nouvelle fois, à
bien nous préparer à Noël. Nous
sommes dans la première semaine



de l’Avent : avec quelle fréquence
avons-nous déjà répété Veni Domine
Iesu[11] viens Seigneur Jésus ?
Combien de fois avons-nous
considéré cette phrase de la Sainte
Écriture, dont nous découvrons
mieux le sens ces jours-ci : rorate
cæli[12] Ciel, répands ta rosée, nuée,
fais pleuvoir le juste ? Que la terre
s’ouvre ! pouvons-nous ajouter. Les
cieux se sont ouverts et s’ouvrent
constamment, car le Seigneur nous
suit à toute heure ; mais nous devons
nous décider à déchirer nos cœurs,
notre terre, pour qu’elle s’imprègne
de cette pluie divine, la grâce, qui
veut nous guérir, nous sanctifier et
nous rendre efficaces.

Le temps de l’Avent est un temps
d’espérance. Hier justement, le 30
novembre, le saint-père a publié une
seconde encyclique, qui a pour titre 
Spe salvi : nous avons été sauvés
dans l’espérance. Sa lecture et sa
méditation au long de ces semaines



nous aideront à vivre Noël avec plus
de profondeur.

En concluant ces lignes, je me tourne
vers notre Père pour qu’il nous
apprenne à chercher le Christ avec
les attentions qu’il mettait en
prenant dans ses mains l’Enfant
Jésus, réplique de celui que vénèrent
les Augustines de Sainte Isabelle, à
Madrid.

Continuons d’être bien unis dans la
prière et dans les intentions, en
mettant tout spécialement la très
Sainte Vierge dans nos prières.

Avec toute mon affection, je vous
bénis,

Votre Père,

+ Xavier.

Rome, le 1er décembre 2007

[1] SAINT JOSÉMARIA, 9 janvier
1954.



[2] SAINT JOSÉMARIA, Chemin, n.
495.

[3] Gn 3, 15.

[4] Cfr. MISSEL ROMAIN,
Acclamations avant l’Évangile entre
le 17 et le 24 décembre.

[5] Cfr. SAINT JOSÉMARIA, Chemin, n.
531.

[6] BENOÎT XVI, Homélie aux
Premières Vêpres du premier
dimanche de l’Avent, 2 décembre
2006.

[7] LITURGIE DES HEURES, Secondes
Vêpres du premier dimanche de
l’Avent, Lecture brève (Ph 4, 5).

[8] Pr 8, 31.

[9] Ct 5, 2.

[10] Ibid., 6.

[11] Ap 22, 20.



[12] Is 45, 8.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/lettre-du-
prelat-decembre-2007/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/lettre-du-prelat-decembre-2007/
https://opusdei.org/fr-cm/article/lettre-du-prelat-decembre-2007/
https://opusdei.org/fr-cm/article/lettre-du-prelat-decembre-2007/

	Lettre du Prélat (décembre 2007)

