
opusdei.org

Lettre du Prélat (28
octobre 2020) | La
vocation à l'Opus Dei

Dans cette nouvelle lettre
pastorale, Mgr Fernando Ocáriz
réfléchit sur l'esprit de l'Opus
Dei et sur les caractéristiques
du don des fidèles à l'Œuvre en
fonction des différentes
circonstances personnelles.

06/11/2020

Télécharger au format :

.PDF : Lettre du Prélat (28 octobre
2020)

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Lettre%20pastorale%20Mgr%20Oc%C3%A1riz%20-%2028%20octobre%20202020201117-135146.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Lettre%20pastorale%20Mgr%20Oc%C3%A1riz%20-%2028%20octobre%20202020201117-135146.pdf


.EPUB : Lettre du Prélat (28 octobre
2020)

.MOBI : Lettre du Prélat (28 octobre
2020)

Sommaire de la lettre

I. Le don de la vocation

Une grâce souveraine

Un même esprit

Une même mission apostolique

Des moyens identiques

Unité et diversité

Avec toute notre vie

II. La vocation à l’Œuvre en tant
que numéraire

Un cœur disponible

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Lettre%20pastorale%20Mgr%20Oc%C3%A1riz%20-%2028%20octobre%20202020201117-135153.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Lettre%20pastorale%20Mgr%20Oc%C3%A1riz%20-%2028%20octobre%20202020201117-135153.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Lettre%20pastorale%20Mgr%20Oc%C3%A1riz%20-%2028%20octobre%20202020201117-135201.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Lettre%20pastorale%20Mgr%20Oc%C3%A1riz%20-%2028%20octobre%20202020201117-135201.mobi


Un groupe cloué sur la croix

III. La vocation de numéraire
auxiliaire

La priorité de la personne et de la
famille

De tous les horizons

L’apostolat des apostolats

IV. La vocation d’agrégé

Un caractère propre

La bonne odeur du Christ

V. Prêtres de la prélature

Au service des autres

VI. Sur le célibat apostolique des
numéraires et des agrégés

VII. La vocation à l’Œuvre en tant
que surnuméraire

Une grande grâce de Dieu



Mariage et famille

Avoir une influence chrétienne sur
son entourage

VIII. La vocation à l’Œuvre des
agrégés et des surnuméraires de la
Société Sacerdotale de la Sainte-
Croix

Mes très chers enfants, que Jésus
veille sur vous !

1. Dans la perspective du centenaire
de la naissance de l’Œuvre, face au
vaste panorama apostolique que le
Seigneur déploie devant nous, je
voudrais que nous méditions,
calmement et en profondeur, cet
enseignement de saint Josémaria :
comment concrétiser l’appel
universel à la sainteté ? Notre Père a
d’emblée compris que l’universalité
de l’appel rendait possible la



plénitude de l’amour de Dieu et des
autres au milieu du monde ; dans
notre monde réel, avec ses lumières
et ses ombres.

I. Le don de la vocation

Une grâce souveraine

2. Dieu choisit et appelle chacun : Il
nous a choisis, dans le Christ, pour
que nous soyons saints, immaculés
devant lui, dans l’amour (Ep 1, 4). La
conscience de ce don et de notre
responsabilité, entretenue dans une
âme toujours jeune, nous poussera à
collaborer à la sanctification du
monde. En communion avec tous les
membres de l’Église, tâchons de
répondre généreusement à cette
spécification de la vocation
chrétienne pour chacun d’entre nous
dans l’Opus Dei.

Considérons la grandeur de cet
appel. Il remplit notre parcours



terrestre d’un sentiment d’éternité,
malgré nos limites et nos erreurs,
malgré les difficultés rencontrées en
chemin : « malgré les malgré », disait
notre Père.

Saint Josémaria parlait de « la grâce
souveraine de la vocation ». Elle n’est
pas l’affaire d’un moment : c’est une
grâce permanente. « C’est une
nouvelle vision de la vie... comme si
une lumière s’était allumée en nous
». C’est en même temps « une
impulsion mystérieuse », une « force
vitale, qui a quelque chose d’une
avalanche qui emporte tout[1] ». En
somme, c’est une grâce qui embrasse
toute notre vie, qui se manifeste
comme une lumière et une force.
Une lumière qui nous fait voir le
chemin, ce que Dieu attend de nous ;
une force pour répondre à l’appel,
dire oui et avancer sur ce chemin.

Dans l’une de ses lettres, notre Père
écrit : « dans la vocation, seules



interviennent la grâce de Dieu –
comme cause propre – et la
générosité de l’intéressé, mû par
cette grâce[2] ». Notre Seigneur veut
toujours que notre liberté – avec la
grâce, qui ne nous prive pas de notre
liberté, mais la perfectionne – ait un
rôle décisif dans la réponse et, donc,
dans la configuration même de notre
vocation. Une liberté qui compte
également, pour le discernement
préalable, sur la lumière de ceux qui
peuvent et doivent donner leur avis.

Un même esprit

3. Tous les membres de l’Œuvre,
chacun dans sa situation personnelle,
ont la même vocation : ils sont
appelés à être et à faire l’Opus Dei,
avec le même esprit, la même
mission apostolique, les mêmes
moyens.

Nous avons tous le même esprit, qui
nous pousse à sanctifier notre vie



ordinaire et, en particulier, notre
travail. « Il n’y a pas sur terre une
noble activité humaine qui ne puisse
être divinisée, qui ne puisse être
sanctifiée. Il n’est aucun travail que
nous ne devrions pas sanctifier,
rendre saint et sanctifiant[3] ». Cet
esprit nous conduit à rechercher
l’union avec Dieu dans ce que nous
entreprenons à chaque moment de
notre vie. La sanctification du travail
est ainsi l’axe sur lequel tourne, en
réponse à la grâce, notre recherche
de la sainteté, de l’identification à
Jésus-Christ.

Il en résulte une vision positive des
réalités terrestres, qui sont celles que
Dieu nous a données. Nous aimons ce
monde sans ignorer ce qui, en lui,
s’oppose au bien (cf. 1 Jn 2, 15). Ses
inquiétudes sont aussi les nôtres. Si
ses joies nous permettent
normalement de l’aimer plus
facilement, ses peines devraient nous
amener à l’aimer davantage encore.



Quel réconfort et quel sens des
responsabilités suscitent en nous ces
paroles de saint Paul : Tout est à
vous, mais vous, vous êtes au Christ,
et le Christ est à Dieu (1 Co 3, 22-23).

Si la sanctification du travail est l’axe
de notre sainteté, le sens de la
filiation divine en est le fondement.
Par la grâce sanctifiante, cette
filiation nous introduit dans la vie
divine de la Sainte Trinité : nous
sommes enfants du Père dans le Fils
par l’Esprit Saint. « Par la grâce du
baptême, nous avons été constitués
enfants de Dieu. Par cette libre
décision divine, la dignité naturelle
de l’homme a été incomparablement
élevée : si le péché a détruit ce
prodige, la Rédemption l’a
reconstruit d’une manière encore
plus admirable, nous amenant à
participer encore plus étroitement à
la filiation divine du Verbe[4] ».



En tant que fondement, la filiation
divine donne forme à toute notre
vie : elle nous amène à prier avec la
confiance des enfants de Dieu, à
avancer dans la vie avec l’aisance des
enfants de Dieu, à raisonner et à
décider avec la liberté des enfants de
Dieu, à affronter la douleur et la
souffrance avec la sérénité des
enfants de Dieu, à apprécier ce qui
est beau comme le fait un enfant de
Dieu. En fin de compte, la filiation
divine « est présente dans toutes les
pensées, dans tous les désirs, dans
toutes les affections[5] ». Et elle
s’étend nécessairement à la
fraternité. C’est donc l’Esprit Saint lui-
même qui atteste à notre esprit que
nous sommes enfants de Dieu (Rm 8,
16). Ce témoignage est en nous
l’amour filial de Dieu[6], qui
implique l’amour fraternel. «
D’autres boivent à d’autres sources.
Pour nous, cette source de dignité
humaine et de fraternité se trouve
dans l’Évangile de Jésus-Christ[7] ».



Enfin, le centre et la racine de notre
vie spirituelle est le sacrifice
eucharistique. Objectivement, il en
est la racine, car « l’œuvre de notre
rédemption est accomplie aussi
souvent que le sacrifice de la Croix
est célébré sur l’autel, par lequel le
Christ, qui est notre Pâque, a été
immolé (1 Co 5, 7)[8] ».

Mais subjectivement, que la vie soit
réellement centrée sur l’eucharistie
dépend aussi de la réponse
personnelle à la grâce : « Lutte
jusqu’à ce que le saint Sacrifice de
l’autel devienne le centre et la racine
de ta vie intérieure ; toute ta journée
deviendra alors un culte rendu à
Dieu (prolongation de la messe que
tu as entendue, préparation de la
suivante) ; un culte qui s’exprimera
en oraisons jaculatoires, en visites au
Saint-Sacrement, en offrande de ton
travail professionnel et de ta vie de
famille.[9] »



Du centre eucharistique de la vie
chrétienne surgissent également la
croissance et l’efficacité de la mission
apostolique : « Si le tabernacle est au
centre de tes pensées et de tes
espérances, mon enfant, quels
abondants fruits de sainteté et
d’apostolat tu en récolteras ![10] »

Une même mission
apostolique

4. Nous avons la même mission
apostolique : nous sommes également
appelés à nous sanctifier et à
collaborer à la mission de l’Église
dans la transformation chrétienne du
monde ; dans notre cas, ce sera en
vivant l’esprit de l’Opus Dei. La
mission propre de l’Œuvre ne peut
être bien comprise que dans le cadre
de la grande mission de l’Église, où «
nous sommes tous appelés à offrir
aux autres le témoignage explicite de
l’amour salvifique du Seigneur, qui
au-delà de nos imperfections nous



offre sa proximité, sa Parole, sa force,
et donne un sens à notre vie.[11] »

Ce n’est que dans l’Église, Corps
mystique du Christ, que nous
recevons la force de servir le monde
de notre temps de manière
fructueuse. C’est pourquoi, malgré
nos limites, nous partageons les
préoccupations, les inquiétudes et les
souffrances de l’Église à chaque
époque et en tous lieux. Chacun de
nous peut faire sienne cette attitude
de saint Paul : Qui donc faiblit, sans
que je partage sa faiblesse ? Qui vient
à tomber, sans que cela me brûle ? (2 
Co 11, 29).

5. La mission apostolique ne se
réduit pas à un certain nombre
d’activités : l’amour de Jésus-Christ
nous fait tout transformer en un
service chrétien de notre prochain.
Chacun accomplit intégralement la
mission de l’Œuvre par sa propre
vie : dans sa famille, sur son lieu de



travail, dans la société où il vit, parmi
ses amis et ses connaissances. On
comprend mieux l’insistance de saint
Josémaria pour que, dans l’Œuvre, «
on accorde toujours une importance
primordiale et fondamentale à la
spontanéité apostolique de la
personne, à son initiative libre et
responsable, guidée par l’action de
l’Esprit ; et non aux structures
organisationnelles[12] ». C’est aussi
pour cette raison que le principal
apostolat de l’Œuvre est celui
d’amitié et de confidence, que
chacun réalise personnellement.

À la lumière de tout cela, il est plus
facile de comprendre dans quel sens
« toutes les tâches apostoliques et les
instruments pour les accomplir sont 
onus et honor, charge et honneur de
tous : numéraires, agrégés,
surnuméraires et aussi
coopérateurs[13] ». Nous
accomplissons notre mission
apostolique par la communion des



saints, tous ensemble et en tous
lieux. Pensant à tous les membres de
l’Église, saint Josémaria nous
rappelle que « si nous nous en
donnons les moyens, nous serons le
sel, la lumière et le levain du monde ;
nous serons la consolation de Dieu.
[14] »

Des moyens identiques

6. Pour mener à bien notre mission,
le Christ est le chemin. Pour le suivre
en tant qu’apôtres et disciples, nous
avons dans l’Opus Dei des moyens
identiques : les mêmes normes et
coutumes de vie chrétienne, les
mêmes moyens de formation
spirituelle et doctrinale. Selon les
circonstances personnelles, elles sont
vécues d’une manière ou d’une
autre, mais l’ensemble est toujours
sensiblement le même.

Il faut garder à l’esprit que ce sont
des moyens, et non des fins, qui



conduisent, par la grâce de Dieu, à
une croissance de la vie
contemplative au milieu des
occupations humaines. En outre, ces
moyens sont nourris par la
surabondance de vie dans le Christ
que nous donnent les sacrements, en
particulier la sainte eucharistie.

Les pratiques de piété font partie
d’un dialogue d’amour qui embrasse
toute notre vie et nous conduisent à
une rencontre personnelle avec
Jésus-Christ. Ce sont des moments où
Dieu nous attend pour partager sa
vie avec la nôtre. L’effort pour les
accomplir nous libère, car « la
sainteté a la souplesse des muscles
détendus (...). La sainteté n’a pas la
rigidité du carton : elle sait sourire,
céder, attendre. Elle est la vie : la vie
surnaturelle.[15] »

Ainsi, confiants dans la miséricorde
de Dieu, nous essaierons toujours de
rechercher la perfection de la



charité, selon l’esprit que Dieu nous a
donné. Être saint, ce n’est pas faire
de plus en plus de choses ou
respecter certaines normes que nous
nous sommes fixées. Le chemin de la
sainteté, comme l’explique saint
Paul, consiste à correspondre à
l’action de l’Esprit Saint, jusqu’à ce
que le Christ soit formé en nous (cf.
Ga 4, 19).

Unité et diversité

7. Notre Père considérait le travail de
l’Œuvre comme « un seul tissu »,
constitué des différentes manières de
vivre une même vocation. Il insistait
sur le fait que dans l’Œuvre, quelle
que soit la façon dont la vocation est
vécue, quel que soit le travail que les
personnes effectuent, il n’y a pas de
classes, ni de membres de première
ou de deuxième catégorie. Comme
dans toute réalité à caractère
surnaturel, l’essentiel – qui ne peut



être jugé sur cette terre – est la
réponse à l’amour de Dieu.

Saint Josémaria a exprimé cette unité
de notre vocation en ces termes : «
une seule vocation divine, un même
phénomène spirituel, qui s’adapte
avec souplesse aux conditions
personnelles de chacun et à son
propre état. L’identité de la vocation
implique une égalité de don de soi,
dans les limites naturelles imposées
par ces différentes conditions.[16] »

Naturellement, l’unité et la diversité
de l’Œuvre s’appliquent aux hommes
et aux femmes : c’est une unité
d’esprit, de mission apostolique et de
moyens, à laquelle s’ajoute la
séparation des activités propres aux
hommes et aux femmes. En outre,
pour les questions communes à
l’ensemble de l’Œuvre, il existe une
unité de direction pour les hommes
et pour les femmes aux niveaux
central et régional. Les instances de



direction des hommes et des femmes
ont autant de capacité d’initiative et
de responsabilités les unes que les
autres. Dans certains cas importants
établis par le droit, ils ont la même
capacité d’accepter ou de rejeter les
propositions du prélat ou, dans les
régions, celles du vicaire régional.

Avec toute notre vie

8. On pourrait croire que certains
sont plus impliqués dans la mission
de l’Œuvre que d’autres. Tel n’est pas
le cas. Tous vivent un même don de
soi, car être et faire l’Opus Dei ne
consiste pas seulement, ni
principalement, à collaborer à
certaines tâches ou à travailler dans
des œuvres collectives d’apostolat. La
vocation – et la mission qui en
découle – englobe toute notre vie, pas
seulement une partie de celle-ci :
toute notre vie est une occasion, un
moyen de rencontrer Jésus-Christ et
d’être apôtre.



À ce propos, saint Josémaria écrivait
que notre appel implique une «
rencontre vocationnelle complète :
quel que soit son état de vie, chacun
se consacre pleinement au travail et
à l’accomplissement fidèle de ses
devoirs d’état, selon l’esprit de l’Opus
Dei. Par conséquent, se donner à
Dieu dans l’Opus Dei ne se traduit
pas par un choix d’activités ; cela ne
signifie pas que l’on va consacrer
plus ou moins de temps à de bonnes
œuvres, et en abandonner d’autres.
L’Opus Dei se greffe sur toute notre
façon de vivre[17] ». Il s’agit d’une 
rencontre vocationnelle pleine,
englobant toute la vie, dans un don
total de soi : en toute chose Dieu
appelle à l’aimer et à servir les
autres, d’un amour qui est liberté
intérieure. « L’Œuvre, disait don
Alvaro, exige une grande élasticité :
un minimum de règles, parce que
cela est nécessaire, mais un
minimum, pour que la lettre ne tue
pas l’esprit : Littera enim occidit,



spiritus autem vivificat (2 Co 3, 6)[18]
».

9. Dans ces pages, je voudrais
également vous inviter à renouveler
votre reconnaissance envers le
Seigneur pour le don de votre
vocation. Joyeuse reconnaissance,
non seulement devant la beauté de
l’Œuvre, telle que Dieu la veut dans
son ensemble, mais aussi en
considérant comment cette beauté se
manifeste dans la manière très
personnelle dont chaque fidèle de la
Prélature vit sa vocation : numéraire
(pour les femmes, également
numéraire auxiliaire), agrégé,
surnuméraire ou membre de la
Société Sacerdotale de la Sainte-
Croix.

Dans ce contexte, je voudrais
souligner ce que je vous ai écrit il y a
quelques mois : l’expérience de notre
faiblesse personnelle et de celle des
autres, par contraste avec la



merveilleuse proposition que la foi
chrétienne et l’esprit de l’Œuvre nous
présentent, ne doit pas nous
décourager. Face au
désenchantement que peut produire
la disproportion entre l’idéal et la
pauvre réalité de notre vie, soyons
sûrs que nous pouvons recommencer
chaque jour avec la force de la grâce
de l’Esprit Saint[19].

II. La vocation à l’Œuvre en
tant que numéraire

10. « Au cœur de l’Œuvre, écrivait
saint Josémaria, les numéraires –
appelés à une mission spéciale de
service – savent se mettre aux pieds
de tous leurs frères et sœurs, leur
rendre le chemin de la sainteté
agréable, les assister dans tous leurs
besoins spirituels et matériels, les
aider dans leurs difficultés et rendre
possible, par leur sacrifice dévoué,
l’apostolat fructueux de tous[20] ».
Ainsi, les numéraires donnent vie à



leurs frères : leur travail, « en
maintenant en chacun l’esprit [de
l’Œuvre] actif et éveillé, fait naître
une extraordinaire réalité de
fraternité et d’unité[21] ».

La vocation à l’Opus Dei des
numéraires est déterminée par le
don du célibat apostolique et une
pleine disponibilité pour les tâches
de formation et les activités
apostoliques. Cette disponibilité,
comprise et réalisée comme une
mission spéciale de service des
autres, est en principe facilitée par le
fait que les numéraires vivent dans
un centre de l’Œuvre. Cela étant, de
nombreuses circonstances peuvent
justifier que ce ne soit pas le cas. Cela
n’affecte ni leur identité ni leur
mission, puisqu’ils se savent toujours
au service des autres, quel que soit
leur lieu de résidence.



Un cœur disponible

11. La disponibilité des numéraires à
servir les autres consiste en une
authentique disponibilité du cœur : la
liberté effective de ne vivre que pour
Dieu et, à travers lui, pour les autres,
associée à la volonté d’assumer les
tâches nécessaires à l’Œuvre.

Pour certains, cette disponibilité
prendra la forme d’une collaboration
à des tâches de formation et
d’apostolat ; ils exerceront un travail
professionnel qui correspond à leurs
talents, études et préférences, afin
d’y apporter la joie de l’Évangile.
Pour d’autres, il s’agira de se
consacrer professionnellement à
l’administration des centres de
l’Œuvre, ou à des tâches de
formation, de gouvernement, de
direction ou de collaboration à des
activités apostoliques.



Toutefois, la disponibilité ne se limite
pas à une attitude passive consistant
à faire ce qu’on me demande. Elle se
manifeste dans sa plénitude lorsque
nous pensons aux talents que Dieu
nous a donnés pour les mettre à la
disposition de la mission
apostolique ; nous allons de l’avant,
nous proposons nos services, avec
initiative. La disponibilité n’est donc
pas immobilité mais, au contraire,
désir habituel d’aller dans la vie au
pas de Dieu.

Il est nécessaire de comprendre et de
vivre la pleine disponibilité comme
une liberté, dans le sens de ne pas
avoir d’autre attache que l’amour
(c’est-à-dire ne pas être
nécessairement lié à un emploi, un
lieu de résidence, etc., tout en restant
bien ancrés là où nous sommes). Ce
ne sont pas les circonstances
extérieures qui nous rendent libres,
mais l’amour que nous portons dans
notre cœur.



Pour rendre plus concrète cette tâche
particulière de service, notre Père a
prévu que le travail de
gouvernement dans l’Opus Dei
reviendrait aux numéraires. Se
consacrer à ces tâches est nécessaire,
car elles soutiennent la vie de
l’ensemble. Ce serait cependant une
erreur de penser que ceux qui sont
plus disponibles ou qui font 
davantage l’Opus Dei sont ceux qui
ont cette implication dans les tâches
de gouvernement ou de formation. À
cet égard, don Javier a écrit dans une
de ses lettres : « Il n’y a pas d’autre
option, pour certains de mes enfants,
que de réduire leur activité
professionnelle – ou de la mettre
complètement de côté, au moins
pour un certain temps – afin de se
consacrer à assister leurs frères et
sœurs dans la vie spirituelle et à
orienter le travail apostolique.[22] »

Notre Père parle souvent de cette
pleine disposition intérieure. Il écrit



par exemple : « Par vocation divine,
les numéraires doivent se donner
directement et immédiatement au
Seigneur en holocauste. Ils
donneront tout ce qui est à eux : leur
cœur tout entier, leurs activités sans
restriction aucune, leurs biens, leur
honneur.[23] » Il s’agit de donner
librement, pour réaliser l’Œuvre,
toutes ses activités, quelles qu’elles
soient, sans limitation. Il est évident
qu’il peut exister des circonstances, à
un moment donné, qui conditionnent
objectivement la possibilité
d’assumer certaines charges ou
missions. C’est pourquoi j’insiste sur
le fait que ce qui importe, c’est la
disposition intérieure : avoir une
pleine disponibilité pour servir les
autres, par amour de Jésus-Christ.

Un groupe cloué sur la croix

12. Rappelons-nous aussi ces autres
paroles de saint Josémaria : « Notre
Seigneur ne veut pas d’une



personnalité éphémère pour son
Œuvre : il nous demande une
personnalité immortelle, parce qu’il
veut qu’en elle – dans l’Œuvre – il y
ait un groupe cloué sur la Croix : la
Sainte Croix nous rendra pérennes,
toujours avec l’esprit même de
l’Évangile qui produit l’apostolat de
l’action comme fruit savoureux de la
prière et du sacrifice.[24] » Notre
Père n’indique pas qui compose ce
groupe cloué sur la Croix, mais don
Alvaro, dans la note qui commente ce
paragraphe, fait remarquer que les
différentes façons de vivre la
vocation dans l’Œuvre sont déjà
annoncées ou évoquées ici. D’après
le contexte, on peut penser qu’il se
réfère avant tout aux numéraires.

Ailleurs, saint Josémaria parle aussi
des prêtres comme étant
spécialement cloués sur la croix. En
réalité, nous devons tous être cloués
à la Croix, y compris les agrégés et les
surnuméraires, parce que c’est là que



nous trouvons le Seigneur. Notre
Père le dit avec des mots qui
expriment une profonde expérience
personnelle : « Avoir la Croix, c’est
s’identifier au Christ, être le Christ, et
par conséquent être fils de Dieu.[25]
»

Bien qu’il puisse humainement
coûter aux numéraires de quitter
pour un temps leur métier afin de se
consacrer professionnellement à
d’autres types d’activités
(administration des centres de
l’Œuvre, gouvernement, formation,
direction ou collaboration à des
activités apostoliques), il s’agit là
d’une rencontre féconde avec la
Croix, lieu de l’identification la plus
profonde avec le Christ et source,
souvent insoupçonnée, d’une grande
joie surnaturelle.

13. Lorsque nous demandons
l’admission dans l’Œuvre, nous
connaissons et adoptons librement –



par amour – cette attitude de
disponibilité, qui nous conduit à
nous associer à un projet divin. En
même temps, comme toute chose
dans la vie spirituelle, la maturation
effective de l’engagement s’accroît
avec le temps. Cette croissance se
réalise à travers la formation, la vie
intérieure et diverses expériences de
disponibilité – petits changements de
programme, charges, etc. – qui
préparent l’âme à de grands
changements, si nécessaire.
Naturellement, les directeurs
s’efforcent toujours d’avoir au
préalable l’avis des personnes
concernées lorsqu’il s’agit de charges
ou de changements majeurs. En
exprimant avec simplicité les
difficultés qu’elles peuvent y voir, ces
personnes n’en gardent pas moins
une attitude de disponibilité, par
amour de Dieu et des âmes.

Ce qui est décisif, j’insiste, c’est que
chacun de nous ait cette disposition



intérieure habituelle de don de soi à
ses frères et à tant de personnes qui
comptent sur notre service chrétien : 
Levez les yeux et regardez les champs
déjà dorés pour la moisson (Jn 4, 35).

Cette attitude est parfaitement
compatible avec une saine ambition
professionnelle, avec un souci
normal et responsable de subvenir à
ses propres besoins économiques et à
ceux de notre famille surnaturelle.
La disponibilité pour changer
d’activité professionnelle et se
consacrer à la formation des autres,
si l’Œuvre le demande, va de pair
avec la conviction d’être des femmes
et des hommes résolus à relever les
défis du monde au même titre que
leurs égaux, parce que leur mission
est de contribuer à transformer le
monde et à le conduire à Dieu. Cela
se fait également de manière très
efficace depuis les postes de direction
et de formation dans l’Œuvre.



Vous, les numéraires, vous vivez le
don du célibat apostolique comme
une plénitude d’amour dans le
Christ, qui ouvre à la paternité et à la
maternité spirituelles. Vous êtes
appelés à être un témoignage vivant
du don total à Dieu, au milieu du
monde, avec une pleine disponibilité
au service de tous : vous aimez Jésus,
les autres et le monde. Vous recevez
un appel spécial pour veiller sur
votre famille surnaturelle et vous
soucier de vos frères et sœurs.

Vous êtes devant un très vaste
horizon : par le don de votre vie,
parfois peut-être cachée et sans éclat,
votre fécondité vous fait atteindre le
dernier recoin du monde.

III. La vocation de numéraire
auxiliaire

14. Vous qui êtes numéraires
auxiliaires, vous avez une fonction
spéciale de service, que vous exercez



en créant et entretenant
l’atmosphère d’un foyer chrétien
dans les centres de l’Œuvre. Vous
accomplissez cette tâche comme
votre travail professionnel, qui est
dans votre cas l’Administration.
Comme vous le savez, il ne s’agit pas
seulement de réaliser une série de
tâches matérielles que d’une certaine
manière nous pouvons et devons
réaliser tous ensemble. Il s’agit de les
planifier, les organiser et les
coordonner de sorte que le résultat
soit ce foyer où chacun se sent chez
lui, accueilli, soutenu, soigné et, en
même temps, responsable. Ceci, qui
est d’une grande importance pour
chaque personne humaine, a des
répercussions sur la physionomie et
l’atmosphère spirituelles de toute
l’Œuvre, de tous et chacun de ses
membres. Vous êtes ainsi « un
soutien irremplaçable et une source
de force spirituelle pour les autres,
qui perçoivent la grande énergie[26]
» de votre esprit.



La priorité de la personne et
de la famille

15. En faisant de chaque personne le
cœur et la priorité de votre travail,
vous prenez soin de la vie dans
l’Œuvre et vous la servez. C’est là une
expression très concrète du fait que
l’Œuvre est une famille ; une vraie
famille, et pas dans un sens
métaphorique. Notre Père nous a dit
tant de fois, vous vous en souvenez,
que les liens dans l’Œuvre sont plus
forts que ceux du sang : cela se
traduit par une vraie affection
mutuelle.

Saint Josémaria a souvent considéré
que le travail de l’Administration est
le même que celui de la Sainte
Vierge. L’air de famille de l’Œuvre
devrait donc être comme une
transcription, comme une
continuation de ce que fut – même si
nous ne l’avons pas vue, nous



pouvons l’imaginer – l’atmosphère
de la maison de Nazareth.

Même si le travail de
l’Administration des centres porte
des noms différents selon les
cultures, vous, les numéraires
auxiliaires, êtes en réalité des sœurs,
des mères, partie intégrante de la
famille comme le Père et ses autres
filles et fils. En raison de la grâce que
vous avez reçue de Dieu pour vous
occuper de tous dans l’Œuvre, saint
Josémaria disait que, s’il l’avait pu, il
aurait été numéraire auxiliaire. Il
vous a appelées ses petites filles parce
que vous étiez les dernières venues
dans l’Œuvre, et non parce qu’il vous
considérait comme des mineures. Il
avait au contraire une confiance
particulière dans votre fidélité, mûre
et ferme, à réaliser les grandes
orientations de l’Œuvre.



De tous les horizons

16. Le fait que vous, les numéraires
auxiliaires, proveniez de tous les
horizons, est une merveilleuse
réalité. Certaines femmes se
demandent parfois si Dieu les appelle
à être numéraire ou numéraire
auxiliaire. Un élément à garder à
l’esprit, parmi d’autres, est
l’inclination pour des tâches plus
directement orientées vers le service
à la personne. Bien évidemment, le
discernement dépendra en fin de
compte de chacune, aidée par la
direction spirituelle et par les
directrices.

En tout cas, on comprend que le
travail de l’Administration revêt une
grande dignité : donner et entretenir
la chaleur du foyer dans une famille.
En outre, « à travers cette profession
– car c’en est une, véritable et noble –
» les personnes qui travaillent dans
l’Administration « exercent une



influence positive non seulement au
sein de leur famille, mais sur une
multitude d’amis et connaissances,
sur des personnes avec qui elles
entrent en relation d’une façon ou
d’une autre, et elles accomplissent
ainsi une tâche bien plus vaste
parfois que celle que l’on peut
réaliser dans d’autres professions[27]
».

L’apostolat des apostolats

17. Saint Josémaria aimait le travail
de l’Administration au point de le
considérer comme l’apostolat des
apostolats. Sans lui, l’Œuvre ne
pourrait pas aller de l’avant.

C’est l’apostolat des apostolats, en
premier lieu, parce qu’il est en lui-
même un apostolat très direct.
J’insiste sur le fait que ce travail ne se
limite pas à rendre des services
matériels, en eux-mêmes nécessaires
et importants : ce travail, transformé



en prière, a par-dessus tout une
influence très directe sur la
formation humaine et spirituelle des
personnes du centre qui bénéficie
d’une Administration. L’atmosphère
que vous créez forme ces personnes,
et les forme en profondeur.

Votre travail bien accompli
matérialise un esprit et le
communique efficacement par des
faits, de manière concrète et
constante. C’est pourquoi vous
essayez de donner le plus grand
professionnalisme possible au travail
de la maison, comme le fait chacun
de mes enfants dans l’exercice de son
métier. En sanctifiant ce travail, vous
mettez votre compétence
professionnelle directement au
service des personnes ; vous en faites
à la fois un facteur d’humanisation et
un exemple de travail bien fait pour
tous.



En second lieu, le travail de
l’Administration est l’apostolat des
apostolats parce qu’il rend possible le
reste, agissant comme une sève et un
stimulant, surtout si vous essayez de
le transformer en un dialogue avec
Dieu. « En travaillant dans
l’Administration, écrivait saint
Josémaria, vous participez à tous les
projets, vous collaborez à tout
l’apostolat. La bonne marche de
votre travail est une condition
nécessaire, une impulsion
indispensable pour l’Œuvre, si vous
le faites par amour de Dieu.[28] »
Cela se ressent nettement quand, au
début du travail apostolique dans un
pays ou une ville, il n’y a pas encore
d’Administration. Il est normal, en
outre, que les numéraires auxiliaires
collaborent à de nombreuses autres
activités apostoliques, dans toute la
mesure de leurs possibilités.

Nous disons aussi que
l’Administration est la colonne



vertébrale de l’Œuvre : elle soutient
tout le corps, qui autrement ne
tiendrait pas debout. C’est une
réalité, Dieu merci ; c’est quelque
chose que nous devons toujours
apprécier à sa juste mesure.
Naturellement, les autres numéraires
qui travaillent dans l’Administration
constituent également cette épine
dorsale et cet apostolat des
apostolats.

Mes filles numéraires auxiliaires,
vous avez une mission
passionnante : transformer ce
monde, aujourd’hui si plein
d’individualisme et d’indifférence, en
un véritable foyer. Votre tâche,
accomplie avec amour, peut toucher
tous les milieux. Vous construisez un
monde plus humain et plus divin,
parce que vous le rendez digne par
votre travail devenu prière, par votre
amour et par le professionnalisme
que vous mettez à prendre soin des
personnes sous tous les aspects.



IV. La vocation d’agrégé

Un caractère propre

18. Vous qui êtes agrégés, vous faites
principalement l’Opus Dei par un
apostolat personnel profond dans
votre milieu professionnel et
familial, en collaborant avec les
numéraires pour vous occuper des
autres fidèles de l’Œuvre. Vous
montrez par votre vie le caractère
très libre de l’activité apostolique de
tout baptisé, en l’exerçant avec
l’énergie d’un cœur libre de toute
attache. C’est pourquoi saint
Josémaria pouvait vous dire : « Je
vous envie, votre don à Dieu est total
et plein comme le mien, mais vous
pouvez aller plus loin[29] ». Que
voulait-il dire par là ? Il voulait dire
que l’essentiel est d’être au milieu du
monde, au milieu des activités, du
travail, des familles, afin d’y mener
une vie chrétienne.



Vous vous trouvez dans des
circonstances très variées et vous
évoluez dans toutes sortes de milieux
professionnels. Votre vie est ouverte
à un champ illimité de possibilités
pour incarner et diffuser l’esprit de
l’Opus Dei. La variété de vos origines
vous permet d’atteindre l’ensemble
du tissu social ; par votre plus grande
stabilité géographique, vous facilitez
l’enracinement des apostolats sur le
territoire ; votre mode de vie vous
permet de cultiver une grande
diversité de relations et de le faire de
manière très stable : famille,
profession, quartier, ville, village,
pays où vous vivez. « Vous touchez
davantage de personnes », disait
saint Josémaria, non seulement par
l’extension de votre apostolat, mais
aussi par sa profondeur, parce que
vous montrez par votre vie ce que
signifie se donner à Dieu au milieu du
monde, avec un cœur sans partage.



On comprend donc très bien que
notre Père ait souhaité que vous
soyez deux fois plus nombreux que
les numéraires : l’essentiel, c’est
l’apostolat dans les circonstances
ordinaires et dans le travail propre à
chacun.

Si quelqu’un se posait la question de
son éventuelle vocation à l’Œuvre et
hésitait entre numéraire ou agrégé, il
serait peut-être nécessaire de lui
montrer que c’est une erreur de
penser qu’être numéraire est plus
qu’être agrégé. C’est très important
pour le discernement d’une vocation.
Dans certains cas, la manière dont la
vocation à l’Œuvre se concrétise est
évidente : par exemple, une
personne mariée peut être
surnuméraire, mais pas agrégée ou
numéraire. D’autres fois c’est moins
évident et le discernement final doit
être fait par l’intéressé : c’est lui qui
ressent ce que Dieu lui demande
concrètement, dans le cadre d’une



vocation unique et commune. Bien
sûr, par prudence, il est très
opportun de prendre conseil dans la
direction spirituelle, et aussi auprès
des directeurs, qui connaissent la
personne et voudront discerner avec
elle quelle est la volonté de Dieu.

La bonne odeur du Christ

19. Saint Josémaria écrivait en
pensant aux agrégés : « Par leur
travail – qu’ils accomplissent parfois
dans des œuvres collectives
d’apostolat – dans toutes les
circonstances de la société, en tous
lieux, dans les coins les plus divers
de la terre, ils apportent partout,
parmi leurs compagnons, la bonne
odeur du Christ ; ils s’efforcent
d’orienter avec un sens chrétien les
devoirs – tant publics que privés –
sociaux, professionnels,
économiques, etc. de ceux qui
appartiennent à leur milieu et
condition sociale. Et ce, sans qu’ils



aient besoin, en général, de changer
de résidence ou de travail[30] ». J’ai
d’ailleurs souvent entendu don Javier
dire, à la suite de saint Josémaria,
que les agrégés expriment de façon
particulièrement claire ce qu’est
l’Opus Dei, à travers la sanctification
de la vie ordinaire, du travail
professionnel et de la vie familiale,
sans changer de lieu de résidence.

Vous travaillez parfois dans des
œuvres collectives d’enseignement
ou dans d’autres activités
apostoliques. Mais ce n’est pas là
votre principale façon de participer à
la mission de l’Œuvre, puisqu’elle est
tout entière entre vos mains. Il vous
faut parfois assumer ces tâches, mais
l’essentiel est de sanctifier la vie
ordinaire, de fréquenter les gens
avec amitié et confiance, et quand le
cas se présente, d’accompagner vos
amis aux moyens de formation des
œuvres de saint Raphaël et de saint
Gabriel... En un mot, Dieu vous



appelle à être du levain dans la pâte.
L’important pour vous, j’insiste, est
l’apostolat dans les circonstances
ordinaires et les activités propres à
chacun d’entre vous.

V. Prêtres de la prélature

20. Dans l’Œuvre, les vocations au
sacerdoce proviennent des
numéraires et des agrégés. Dans la
réalité théologique et juridique de la
Prélature, ces vocations sont aussi
essentielles que celles des laïcs. Cet
appel n’est pas un couronnement de
la vocation à l’Œuvre, mais une
nouvelle façon de la vivre, avec « une
plus grande obligation de mettre leur
cœur par terre, comme un tapis, afin
que leurs frères puissent marcher à
leur aise[31] ».

Outre leur ministère sacerdotal dans
l’Église – dont le centre est
l’eucharistie – les prêtres de la
prélature se consacrent



principalement au service
ministériel des autres fidèles et à
l’accompagnement sacerdotal des
activités apostoliques qu’ils
promeuvent. En raison de la mission
pastorale particulière de la Prélature,
ils s’occupent avant tout de la
célébration des sacrements de
l’eucharistie et de la pénitence, de la
prédication de la Parole de Dieu, de
la direction spirituelle et de la
formation doctrinale.

Le fait que les prêtres de la Prélature
vivent l’esprit de l’Œuvre comme les
autres fidèles implique un certain
style sacerdotal : dans leur ministère,
ils reflètent nécessairement la
sécularité ; ils respectent et
encouragent avec une grande
délicatesse la responsabilité et
l’initiative des fidèles laïcs ; ils
agissent de manière surnaturelle
pour rapprocher les gens de Dieu ; ils
favorisent chez les autres la liberté
d’esprit, qui est un autre nom de



l’amour ; ils agissent avec initiative
pour accomplir un travail sacerdotal
abondant. Naturellement, dans la
mesure du possible, ils collaborent
également aux activités des diocèses.

Au service des autres

21. Au début d’une lettre adressée à
ses fils prêtres, saint Josémaria écrit :
« Vous avez été ordonnés, mes fils,
pour servir. Permettez-moi de
commencer par vous rappeler que
votre mission sacerdotale est une
mission de service. Je vous connais,
et je sais que ce mot – servir –
résume vos aspirations, toute votre
vie ; il est votre fierté et ma
consolation car cette volonté bonne
et sincère que vous avez – comme
vos frères et sœurs laïcs – d’être
toujours occupés à faire du bien aux
autres, me donne le droit de dire que
vous êtes gaudium meum, et corona
mea (Ph 4, 1), ma couronne et ma
joie.[32] »



L’esprit de service vous pousse à
vous sentir et à être en pratique un
de plus parmi vos frères, conscients
que dans l’Œuvre il n’y a « qu’une
seule classe, même si elle est
composée de clercs et de laïcs[33] ».
En même temps, par votre exemple
et votre parole, vous vous efforcez
d’éveiller le désir de sainteté chez les
autres, d’être des instruments d’unité
dans l’Œuvre. En étant toujours très
proches de tout le monde, faites en
sorte de garder un style humain
approprié, de faire preuve de gravité
sacerdotale dans la façon de vous
présenter, dans vos conversations,
etc.

Mes fils, si saint Josémaria disait à
tout le monde : « c’est du Christ qu’il
faut parler, et non de nous-
mêmes[34] », vous, les prêtres, vous
vous efforcez particulièrement de ne
pas briller aux yeux des autres, de ne
pas vous mettre en avant, de sorte
que ce soit Jésus-Christ qui



transparaisse dans votre vie, et que
ce soient toujours vos frères et vos
sœurs qui brillent. Pour cela, comme
vous le savez bien et comme vous
essayez de le vivre, votre union à
Dieu, votre prière et votre sacrifice
joyeux, dans l’unité de vie, sont
spécialement nécessaires.

VI. Sur le célibat apostolique
des numéraires et des agrégés

22. La vocation à l’Œuvre chez les
numéraires et les agrégés comporte
le célibat apostolique, à la fois don de
Dieu et réponse à ce don : une
réponse d’amour à l’Amour. « Gardez
toujours à l’esprit que c’est l’Amour –
l’Amour des amours – qui est la
raison de notre célibat.[35] » Aussi le
célibat ne doit pas être considéré
uniquement ou principalement
comme une option fonctionnelle,
c’est-à-dire comme une réalité qui
permet de se consacrer davantage au
travail de l’Œuvre ou de pouvoir se



rendre d’un endroit à un autre. Il est
vrai que le célibat rend cela possible
ou le facilite, mais son motif
fondamental, c’est d’être un don
particulier d’identification à la vie du
Christ. « Le célibat doit être un
témoignage de foi : la foi en Dieu se
concrétise dans cette forme de vie,
qui ne peut avoir de sens qu’à partir
de Dieu. Fonder dessus sa vie,
renoncer au mariage et à la famille,
signifie accueillir et expérimenter
Dieu comme une réalité, afin de
pouvoir le faire connaître aux
hommes.[36] »

Le célibat apostolique ne nous sépare
pas des autres ; mais prendre cet
engagement envers Dieu d’un cœur
indivis doit se manifester par une vie
de don de soi, analogue à celle d’une
personne mariée, qui ne se comporte
pas comme si elle n’avait aucun
engagement de fidélité envers son
conjoint.



La vocation, vécue de manière
radicale, se heurte parfois aux
normes du monde. Ici aussi, nous
pouvons appliquer ces mots de saint
Josémaria dans un contexte plus
général : « Ma vie se heurtant à un
milieu paganisé ou païen, mon
naturel ne va-t-il pas sembler
factice ? me demandes-tu. Je te
réponds : il y aura choc, sans doute,
entre ta vie et ce milieu ; ce contraste,
où ta foi se confirmera par les
œuvres, est précisément le naturel
que je te demande.[37] »

Renouvelons sans nous lasser la
conviction que le don du célibat
apostolique manifeste une
prédilection divine, un appel à une
identification particulière à Jésus-
Christ, qui implique aussi,
humainement, mais surtout
surnaturellement, une plus grande
capacité d’aimer tout le monde.
Ainsi, le célibat, qui dispense de la
paternité et de la maternité



physiques, permet une maternité ou
une paternité spirituelle beaucoup
plus importante. Mais, dans tous les
cas, ceux qui aiment davantage le
Seigneur, qu’ils soient célibataires ou
mariés, seront de fait plus identifiés
au Christ, puisque le mariage est
aussi un « chemin divin sur la
terre[38] ».

VII. La vocation à l’Œuvre en
tant que surnuméraire

Une grande grâce de Dieu

23. La plupart des fidèles de l’Opus
Dei sont des surnuméraires, qui
s’efforcent de sanctifier tous les
aspects de leur vie, en particulier la
vie conjugale et familiale, puisqu’ils
sont habituellement mariés. En 1947,
saint Josémaria écrivait à ses enfants
en Espagne, en réponse à certaines
remarques qu’il avait reçues au sujet
des surnuméraires : « Je lis les notes
sur les surnuméraires. (...) La



semaine prochaine, je vous les
renverrai, avec quelques indications
précises : en tout état de cause, il ne
faut pas perdre de vue qu’il ne s’agit
pas de l’inscription de quelques
messieurs dans une certaine
association (...) C’est une belle grâce
de Dieu d’être surnuméraire ![39] »
C’est Dieu qui donne la grâce : « une
belle grâce », dit saint Josémaria ; et
une grande grâce : celle de la
vocation à l’Œuvre. Pour les
surnuméraires, cette vocation
apporte une aide particulière pour
parcourir leur propre chemin de
sanctification : le chemin marqué par
le baptême et, le plus souvent, par la
réception du sacrement de mariage
et la constitution d’une famille.

L’appel présuppose un choix et est
orienté, comme je l’ai écrit
précédemment, vers une mission :
être Opus Dei et faire l’Opus Dei dans
l’Église. Dans l’Instruction de saint
Gabriel, saint Josémaria écrit à



propos des surnuméraires : « Je vois
agir ce vaste ensemble de personnes
(...). Tous et chacun d’entre eux se
savent choisis par Dieu pour
atteindre la sainteté personnelle au
milieu du monde, précisément à la
place qu’ils occupent dans le monde,
grâce à une piété solide et éclairée, à
l’accomplissement, même si cela leur
coûte, de leur devoir de chaque
instant.[40] » Ne considérons jamais
la vocation comme un ensemble
d’exigences, d’obligations – même s’il
est normal qu’elle en ait – mais
surtout comme un choix de Dieu,
comme un grand don de Dieu.

L’horizon qui donne un sens à votre
mission est d’être « un levain qui
divinise les hommes et les femmes et,
en les rendant divins, les rend en
même temps véritablement
humains[41] ». Comme Priscille et
Aquila, qui ont accueilli saint Paul à
Corinthe (cf. Ac 18, 2) et annoncé
l’Évangile à Apollos et à beaucoup



d’autres (cf. Ac 18, 26 ; Rm 16, 3 ; 1 Co
16, 19) ; comme tant de ces premiers
chrétiens qui ont mené une vie aussi
normale que celle de leurs
contemporains tout en étant le sel de
la terre et la lumière d’un monde
plongé dans les ténèbres.

« Parmi les surnuméraires se trouve
toute la gamme des conditions
sociales, des professions et des
métiers. Toutes les circonstances et
toutes les situations de la vie sont
sanctifiées par mes enfants, hommes
et femmes : tous, selon leur état et
leur situation dans le monde, se
consacrent à rechercher la perfection
chrétienne dans la plénitude d’une
vocation.[42] » Voyez comme notre
Père insiste sur la plénitude de la
vocation. En ce qui concerne la
variété, il est clair que cela découle
du fait que l’Œuvre est un chemin de
sanctification et d’apostolat dans la
vie ordinaire ; une vie ordinaire qui



admet toute la variété de ce qui est
humain et honnête.

Mariage et famille

24. La vocation à l’Œuvre en tant que
surnuméraire se situe d’abord dans
la sphère familiale. « Votre premier
apostolat est dans votre foyer.[43] »
Saint Josémaria se faisait une joie de
penser que les foyers des
surnuméraires seraient « lumineux
et joyeux », « des centres de diffusion
du message de l’Évangile[44] ». C’est
l’héritage que vous laissez à la
société. C’est pourquoi il vous a
également écrit : « La formation que
vous donne l’Opus Dei vous fait
apprécier la beauté de la famille,
l’œuvre surnaturelle que représente
la fondation d’un foyer, la source de
sanctification qui se cache dans les
devoirs conjugaux.[45] »

Vous êtes en outre appelés à avoir
une influence positive sur les autres



familles, notamment en les aidant à
rendre leur vie familiale plus
chrétienne et en préparant des
jeunes au mariage, afin que
beaucoup d’entre eux se remplissent
d’enthousiasme et forment d’autres
foyers chrétiens, d’où jailliront
également ces nombreuses vocations
au célibat apostolique que Dieu
désire.

Même les personnes seules, les veufs,
et naturellement les couples sans
enfants, peuvent voir dans la famille
un premier apostolat, puisqu’elles
auront toujours, d’une manière ou
d’une autre, un environnement
familial à prendre en charge.

Avoir une influence
chrétienne sur son entourage

25. Saint Josémaria voyait en vous
une grande mobilisation de chrétiens
qui rayonnent l’amour du Christ
dans leur travail et dans leur



environnement social,
principalement par leur apostolat
d’amitié et de confidence. Ce faisant,
vous contribuez à améliorer les
structures propres à la société : vous
les rendez à la fois plus humaines et
plus en accord avec la vie des enfants
de Dieu, vous participez activement à
la solution des problèmes de notre
temps. « Vous faites un apostolat très
fécond, quand vous vous efforcez
d’infuser un sens chrétien dans les
professions, les institutions et les
structures humaines où vous
travaillez et agissez[46]. »

Il est clair que la vocation des
surnuméraires et la mission qui en
découle ne se limitent pas à vivre
quelques pratiques de piété, à suivre
quelques moyens de formation et à
participer à une activité apostolique.
Elle englobe toute votre vie, car tout
dans votre vie peut être une
rencontre avec Dieu et un apostolat.
Faire l’Opus Dei, c’est le faire dans sa



propre vie et, par la communion des
saints, collaborer à sa réalisation
dans le monde entier. C’est faire
l’Opus Dei en étant chacun Opus Dei,
comme aimait dire notre fondateur.

Ressentir l’Œuvre comme votre
affaire suscite en vous un grand désir
de vous former, afin d’apporter le
Christ aux autres et de rendre raison
de votre foi. Dans la pratique, « la
formation que vous donne l’Opus Dei
est flexible : elle s’adapte comme un
gant à votre situation personnelle et
sociale (…). En effet, notre esprit est
unique, tout comme le sont ses
moyens ascétiques, mais ceux-ci
peuvent et doivent s’incarner en
chacun de vous sans rigidité[47]. »

La flexibilité qui évite la rigidité ne
veut pas dire qu’être surnuméraire
implique une moindre exigence
d’héroïsme ou de radicalité pour
suivre le Christ. Il ne s’agit pas de
nous arrêter sur la diversité des



circonstances mais plutôt sur
l’essence même de ce qui, dans ces
circonstances, est un appel de Dieu,
une mission donnée par Dieu. En
toute situation, il s’agit d’être avec
Jésus-Christ, d’aimer Jésus-Christ, de
travailler avec Jésus-Christ et de
l’annoncer partout.

Lorsque saint Josémaria écrivait : «
les surnuméraires se consacrent
partiellement au service de
l’Œuvre[48] », il faisait référence à la
disponibilité pour des tâches
apostoliques spécifiques ; il ne parlait
pas d’un accomplissement partiel de
l’Œuvre, puisque faire l’Œuvre,
j’insiste, se réalise par toute la vie.
C’est pourquoi notre Père a
également écrit, en parlant de la
mission apostolique des
surnuméraires : « Et cet apostolat ne
sera pas exercé de manière
sporadique ou ponctuelle, mais
habituellement et par vocation : il



sera considéré comme l’idéal de
toute une vie[49]. »

Dieu veut que vous vous ouvriez en
éventail, avec spontanéité et
initiative, pour apporter la joie de
l’Évangile à toutes sortes de
personnes. « Dans votre action
apostolique, vous devez faire preuve
d’initiative, dans le très large cadre
de notre esprit, et vous trouverez, en
tout lieu, en tout milieu et en tout
temps, les activités qui s’adaptent le
mieux aux circonstances.[50] »

Telle est la grande mission de mes
enfants surnuméraires, et elle n’a pas
de limites : « Il ne devrait y avoir
aucun village où un surnuméraire
n’irradie notre esprit.[51] »



VIII. La vocation à l’Œuvre
des agrégés et des
surnuméraires de la Société
Sacerdotale de la Sainte-Croix

26. « Vous appartenez à l’Opus Dei
autant que moi », disait saint
Josémaria aux prêtres et aux diacres,
agrégés et surnuméraires, de la
Société Sacerdotale de la Sainte-
Croix, qui ne sont pas incardinés
dans la prélature.

Naturellement, l’appel à la sainteté
au milieu du monde inclut aussi les
prêtres séculiers incardinés dans les
diocèses. La vocation à l’Œuvre est la
même : l’appel divin à rechercher la
sainteté et à exercer l’apostolat dans
les circonstances et dans
l’accomplissement des devoirs
propres à chacun. Et ce, grâce à un
esprit et des moyens ascétiques
identiques, en faisant partie de la
famille de l’Opus Dei.



L’expression juridique de
l’appartenance à l’Œuvre est
assurément différente pour les
fidèles de la Prélature et pour les
membres de la Société Sacerdotale de
la Sainte-Croix qui ne sont pas
incardinés dans la Prélature. La
diversité du lien juridique
(respectivement de juridiction ou
d’association) n’enlève cependant
rien à l’identité de l’appel : tendre
vers la sainteté avec le même esprit
et les moyens spécifiques de l’Opus
Dei.

Cette différence juridique signifie
que l’appel à l’Œuvre ne vous fait pas
perdre votre place, puisque vous
restez incardinés dans vos diocèses
respectifs sans le moindre
changement dans votre relation avec
votre évêque et les autres prêtres.
Votre vocation renforce et facilite,
avec les moyens appropriés,
l’accomplissement fidèle et généreux
de vos engagements sacerdotaux et



de votre ministère ; elle rend ainsi
plus aimable votre marche vers la
sainteté. Il vous incombe en outre de
promouvoir les vocations
sacerdotales, et vous êtes appelés à
être un ferment d’unité avec les
évêques et de fraternité au sein du
presbyterium de votre diocèse.

Comme notre Père vous a encouragés
dans ce sens ! « Faites tout pour vous
soutenir mutuellement, d’un point de
vue humain également. Ayez un
cœur de chair, qui est le cœur de
chair avec lequel nous aimons Jésus
et le Père et le Saint-Esprit. Si vous
voyez un de vos frères en difficulté,
allez le voir, n’attendez pas qu’il vous
appelle[52]. »

C’est une joie de considérer que pour
les membres de la Société
Sacerdotale de la Sainte-Croix, la
sanctification du travail – l’axe de la
vie spirituelle – signifie
fondamentalement la sanctification



de l’activité sacerdotale. Dans ses
principaux aspects, elle est déjà,
objectivement, une activité sacrée ;
mais en même temps, comme tout
travail, elle est un lieu et un moyen
de sanctification personnelle et
d’apostolat.

***

27. Nous nous approchons du
centenaire de ce 2 octobre 1928 où
Dieu a fait voir l’Œuvre à saint
Josémaria. Depuis lors, dans le
monde, dans l’Église et donc aussi
dans l’Œuvre, il y a eu et il continue
d’y avoir tant de joies et tant de
peines.

Le 27 mars 1975, alors qu’il faisait sa
prière à voix haute, notre Père a
rappelé l’histoire relativement brève
de l’Opus Dei : « Un immense
panorama : tant de peines, tant de
joies. Et maintenant, tout est joie,
tout est bonheur... Parce que nous
avons l’expérience que la douleur est



le coup de marteau de l’artiste qui
veut faire de chacun de nous, de
cette masse informe que nous
sommes, un crucifix, un Christ, l’alter
Christus que nous devons être. Merci,
Seigneur, merci pour tout ![53] »

La beauté de la vocation chrétienne,
telle que le Seigneur l’a concrétisée
dans l’Œuvre pour chacun de nous,
ne peut que nous remplir de joie :
d’une part, d’une saine joie humaine
en voyant tant de personnes et de
bonnes choses ; d’autre part, et tout
spécialement, de cette joie
surnaturelle qui, comme nous l’a
assuré notre Père, a « des racines en
forme de Croix ». Quel bonheur de
savoir – pensons-y encore – que « la
Sainte Croix nous rendra pérennes,
toujours avec l’esprit même de
l’Évangile, qui entraînera l’apostolat
de l’action comme fruit savoureux de
la prière et du sacrifice[54]. »



Nous demandons à la Sainte Vierge
de nous bénir et de nous rappeler
maternellement que nous avons tous
l’Œuvre entre nos mains. Ainsi, en
suivant la volonté de Dieu et en
répondant à sa grâce, l’histoire qui a
commencé le 2 octobre 1928 se
poursuivra, malgré nos faiblesses et
nos erreurs, jusqu’à la fin des temps :
nous continuerons à travailler dans
la joie, cherchant à placer le Christ
au sommet de toutes les activités
humaines, pour la gloire de Dieu.

Avec toute mon affection, je vous
bénis.

Votre Père

Rome, le 28 octobre 2020

Copyright © Prelatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei



(Toute divulgation publique, totale
ou partielle, est interdite sans
l’autorisation expresse du titulaire
du copyright)

(Pro manuscripto)

[1]Lettre du 9 janvier 1932, n° 9.

[2] Lettre du 12 décembre 1952, n° 35.

[3] Lettre du 31 mai 1954, n° 17.

[4] Lettre du 19 mars 1967, n° 93.

[5] Amis de Dieu, n° 146.

[6] Cf. St Thomas d’Aquin, 
Commentaire à l’épître aux Romains,
chap. 8, leçon 3.



[7] François, encyclique Fratelli Tutti,
n° 277.

[8] Concile Vatican II, Constitution 
Lumen Gentium, n° 3.

[9] Forge, n° 69.

[10] Ibid., n° 835.

[11] François, ex. ap. Evangelii
Gaudium, n° 121.

[12] Entretiens, n° 19.

[13] Lettre du 31 mai 1954, n° 34.

[14] Quand le Christ passe, n° 74.

[15] Forge, n° 156.

[16] Lettre du 24 décembre 1951, n°
137.

[17] Lettre du 25 janvier 1961, n° 11.

[18] Bienheureux Alvaro del Portillo,
note 135 à l’Instruction sur l’œuvre de
saint Michel.



[19] Cf. Message du prélat, 20 juillet
2020.

[20] Lettre du 29 septembre 1957, n°
8.

[21] Ibid., n° 76.

[22] Javier Echevarria, Lettre
pastorale, 28 novembre 1995, n° 16.

[23] Instruction pour l’œuvre de saint
Gabriel, n° 113.

[24] Instruction sur l’esprit surnaturel
de l’Œuvre, n° 28.

[25] Méditation, 28 avril 1963.

[26] Saint Jean-Paul II, lettre ap. 
Mulieris dignitatem, n° 30.

[27] Entretiens, n° 88.

[28] Lettre du 29 juillet 1965, n° 11.

[29] Réunion, 15 septembre 1962.



[30] Lettre du 29 septembre 1957, n°
13.

[31] Lettre du 8 août 1956, n° 7.

[32] Ibid., n° 1.

[33] Ibid., n° 5.

[34] Quand le Christ passe, n° 163.

[35] Instruction pour l’œuvre de saint
Michel, n° 84.

[36] Benoît XVI, discours du 22
décembre 2006.

[37] Chemin, n° 380.

[38] Entretiens, n° 92.

[39] Lettre au conseil général de
l’Opus Dei, 18 décembre 1947.

[40] Instruction de l’œuvre de saint
Gabriel, n° 9.

[41] Lettre du 9 janvier 1959, n° 7.



[42] Ibid., n° 10.

[43] Ibid., n° 53.

[44] Quand le Christ passe, n° 30.

[45] Lettre du 9 janvier 1959, n° 53.

[46] Ibid., n° 17.

[47] Ibid., n° 33.

[48] Instruction pour l’œuvre de saint
Gabriel, n° 23.

[49] Ibid., n° 15.

[50] Lettre du 24 octobre 1942, n° 46.

[51] Lettre du 9 janvier 1959, n° 13.

[52] Réunion avec des prêtres, le 26
octobre 1972, dans les Archives
générales de la Prélature, section P04
1972, II, p. 767.

[53] Paroles tirées de sa prédication,
dans les Archives générales de la
Prélature, section P01 1975, p. 809.



[54] Instruction sur l’esprit surnaturel
de l’Œuvre, n° 28.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/lettre-du-
prelat-28-octobre-2020-vocation-

opusdei/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/lettre-du-prelat-28-octobre-2020-vocation-opusdei/
https://opusdei.org/fr-cm/article/lettre-du-prelat-28-octobre-2020-vocation-opusdei/
https://opusdei.org/fr-cm/article/lettre-du-prelat-28-octobre-2020-vocation-opusdei/
https://opusdei.org/fr-cm/article/lettre-du-prelat-28-octobre-2020-vocation-opusdei/

	Lettre du Prélat (28 octobre 2020) | La vocation à l'Opus Dei
	I. Le don de la vocation
	Une grâce souveraine
	Un même esprit
	Une même mission apostolique
	Des moyens identiques
	Unité et diversité
	Avec toute notre vie
	II. La vocation à l’Œuvre en tant que numéraire
	Un cœur disponible
	Un groupe cloué sur la croix
	III. La vocation de numéraire auxiliaire
	La priorité de la personne et de la famille
	De tous les horizons
	L’apostolat des apostolats
	IV. La vocation d’agrégé
	Un caractère propre
	La bonne odeur du Christ
	V. Prêtres de la prélature
	Au service des autres
	VI. Sur le célibat apostolique des numéraires et des agrégés
	VII. La vocation à l’Œuvre en tant que surnuméraire
	Une grande grâce de Dieu
	Mariage et famille
	Avoir une influence chrétienne sur son entourage
	VIII. La vocation à l’Œuvre des agrégés et des surnuméraires de la Société Sacerdotale de la Sainte-Croix


