
opusdei.org

Les livres de Dieu
(Lumière de la foi X)

Dans la Sainte Écriture, nous
entendons la Parole de Dieu.
Pour nous aider à la
comprendre, nous avons besoin
de connaître la Tradition de
l’Église et de nous tourner vers
l’Esprit Saint.

27/11/2018

Dans toute communauté humaine, il
est habituel de trouver des histoires
sur ses origines. Une réunion de
famille, une fête ou un anniversaire
fournissent l’occasion de rappeler un



événement important ou significatif:
une anecdote sur les grands-parents,
les mérites d’un ancêtre illustre, la
fondation de la ville ou
l’indépendance de la nation. Ces
récits ne sont pas un simple
passetemps ou un exercice purement
nostalgique de la mémoire. Ils
contribuent à façonner l’identité de
la famille ou du groupe, de sorte que
les membres les plus jeunes
découvrent d’où ils viennent et
comprennent mieux qui ils sont.
C’est ainsi que le peuple d’Israël se
voyait et qu’il a transmis de
génération en génération les œuvres
du Seigneur : Nous avons entendu
et nous savons ce que nos pères
nous ont raconté ; nous le redirons
à l’âge qui vient, sans rien cacher à
nos descendants : les titres de
gloire du Seigneur, sa puissance et
les merveilles qu’il a faites [1].
L’Église aussi, le nouveau Peuple de
Dieu, est une famille qui se rappelle
et actualise constamment les faits



dont elle tire son origine : l’histoire
de l’ancien Israël et, surtout, la mort
et la résurrection de Jésus.

Ces récits populaires ou de famille
sont parfois mis par écrit et, après
une élaboration littéraire plus ou
moins complexe selon les cas, ils
peuvent servir d’ouvrages de
référence pour la communauté au
sein de laquelle ils sont nés. Certains
peuples anciens attribuaient à leurs
écritures une origine divine : pour
eux, leurs livres avait été
directement écrits par les dieux dans
le ciel. Mais lorsque l’Église affirme
que les livres de la Sainte Écriture «
ont Dieu pour auteur » [2], entend-
elle par-là qu’elle les croit tombés du
ciel ? Comment la foi catholique
comprend-elle l’origine des
Écritures ? Quel est leur rapport avec
l’Église ?



Que signifie l’affirmation que Dieu
est l’auteur de la Bible et qu’il nous
parle à travers ses pages ?

La foi nous annonce l’existence d’un
Dieu qui, ayant créé le ciel et la terre,
respecte l’autonomie de son œuvre.
Il ne cherche pas à assujettir
l’intelligence ni la liberté des
créatures rationnelles. Il n’impose
pas non plus le salut à l’homme mais
lui propose de l’accueillir de tout son
cœur, s’il le veut. De façon analogue,
en se faisant connaître des êtres
humains, il s’est servi d’un langage
compréhensible par eux, étant donné
que la langue dans laquelle le Père, le
Fils et l’Esprit Saint communiquent
entre eux, le langage divin, nous est
inaccessible. Aussi l’Église précise-t-
elle que Dieu dévoile son amour pour
les hommes et mène à bien son plan
de salut en agissant et en parlant «
par des hommes à la manière des
hommes » [3].



À la lumière du mystère de Jésus-
Christ, « plénitude de toute la
révélation » [4], il est plus facile de
comprendre la logique divine. Il est
vrai Dieu et vrai homme. Son
humanité est le chemin pour
connaître le mystère de Dieu. Ce
nonobstant, il a voulu partager nos
limites, hormis le péché, compte tenu
de sa dimension humaine. Non
seulement il a eu faim et soif, il s’est
fatigué, mais il a dû aussi fournir
l’effort d’apprendre à lire et à
exercer le métier de saint Joseph, etc.
Il était Dieu, sans s’affranchir des
limites de tout ce qui est humain.

Jésus-Christ a voulu nous parler avec
des mots humains, nous
communiquer son message de salut
selon les modes d’expression d’une
époque déterminée. Pareillement,
lorsque l’Église parle d’inspiration
divine de l’Écriture, tout en affirmant
que l’Esprit Saint est l’auteur
principal des livres saints, elle ajoute



que ceux-ci sont exempts des limites
propres à n’importe quel ouvrage
humain. Dans la Sainte Écriture, « les
paroles de Dieu, passant par les
langues humaines, sont devenues
semblables au langage des hommes,
de même que jadis le Verbe du Père
éternel, ayant pris l’infirmité de
notre chair, est devenu semblable
aux hommes » [5]

La dimension humaine de la Bible
nous rend accessible la Parole de
Dieu. Mais elle implique aussi qu’en
la lisant nous nous heurtions à
certaines limites. Cependant, la
portée et les conséquences découlant
de ces limites ne sont pas toujours
perceptibles ni acceptées.
Concrètement, certains ont une
notion trop simple de la Bible, de
sorte qu’ils ne laissent aucune place
à une quelconque imperfection.
Comme saint Jean Paul II l’expliquait,
«ils ont tendance à croire que, Dieu
étant l’Être absolu, chacune de ses



paroles a une valeur absolue,
indépendante de tous les
conditionnements du langage
humain» [6]. Cette attitude donne
l’impression de respecter davantage
la grandeur de Dieu. En réalité, elle
revient à s’abuser et à rejeter « les
mystères de l’inspiration scripturaire
et de l’Incarnation, en s’attachant à
une fausse notion de l’Absolu. Le
Dieu de la Bible n’est pas un Être
absolu qui, écrasant tout ce qu’il
touche, supprimerait toutes les
différences et toutes les nuances » 
[7]. Car la miséricorde de Dieu se
manifeste dans la souplesse pour ce
qui est petit, tout comme son amour
l’amène à s’accommoder de nos
modes d’expression et à se révéler
sur un ton aimable, pour que sa
grandeur ne nous empêche pas de
nous approcher de lui. Nous le
voyons bien dans l’œuvre de la
Rédemption et dans la manière dont
il se révèle. « Lorsqu’il s’exprime
dans un langage humain, il ne donne



pas à chaque expression une valeur
uniforme, mais il en utilise les
nuances possibles avec une souplesse
extrême et il en accepte également
les limitations » [8].

Pour éviter une vision trop simpliste
de la Bible, il est utile de rappeler
que les livres qui la composent ont
été écrits non seulement à d’époques
diverses mais en trois langues
différentes : l’hébreux, l’araméen et
le grec. Les textes ont été rédigés par
des êtres humains et, si Dieu a agi
par leur intermédiaire, ils n’en sont
pas moins les vrais auteurs de leurs
livres [9]. Ainsi, par exemple, lorsque
saint Paul manifeste à certains
chrétiens son indignation avec de
mots assez forts : Galates stupides
(Ga 3,1 ; cf. 3, 3), c’est lui qui est en
colère et non l’Esprit Saint ! Certes,
saint Paul les admoneste poussé par
l’Esprit mais il s’exprime en accord
avec son caractère et selon les



tournures linguistiques ayant cours
dans son milieu.

La Tradition, des ajouts de l’Église
à la Bible ?

Une autre conséquence du caractère
à la fois divin et humain de la Sainte
Écriture est son rapport avec l’Église.
La Bible n’est pas tombée
directement du ciel. C’est l’Église qui
nous la présente et nous assure que
Dieu nous parle aujourd’hui à
travers ses livres. Pour revenir à ce
que nous disions au début, le peuple
d’Israël et l’Église sont la famille ou
communauté dans laquelle sont nés
et ont pris forme les récits, les
prophéties, les prières, les
exhortations, les proverbes et les
autres textes présents dans l’Ancien
et dans le Nouveau Testament.

Au sens propre, la source, le point de
départ ou l’origine de la Révélation
est unique : Dieu qui s’est manifesté
en plénitude dans son Fils fait



homme, Jésus-Christ. Il est la
Révélation de Dieu. La vie et les
enseignements de Jésus,
spécialement sa passion, sa mort et
sa résurrection, qui sont intervenues
conformément aux Écritures (cf. 1 Co
15, 3-4), constituent l’annonce qu’il a
demandé aux apôtres de prêcher au
monde entier. Cette bonne nouvelle,
l’Évangile, transmise de façon
vivante dans l’Église, est le contenu
fondamental de la Tradition
apostolique, qui sera mis par écrit
dans le Nouveau Testament et
transmis aussi dans la vie de l’Église :
par sa façon d’enseigner la foi et de
prier dans la liturgie, par le style de
vie qu’elle propose pour la vie
morale.

La Tradition est la vie même de
l’Église en tant qu’elle transmet
l’Évangile. C’est pourquoi il est
inexact de n’y voir qu’une partie de
la Révélation, comportant les vérités
qui n’apparaissent pas clairement



dans la Bible. Elle ne se réduit pas
non plus à des formules et à des
pratiques ajoutées au fil du temps, ni
aux enseignements des Pères ou des
conciles. Cette confusion est présente
chez certains auteurs qui se réfèrent
à la Bible et à la Tradition comme s’il
s’agissait de deux sources de la
Révélation divine. Certaines vérités
de foi sont connues grâce à l’Écriture
et d’autres grâce à la Tradition : par
exemple, la primauté de Pierre se
trouve dans les Évangiles (cf. Mt 16,
179-19 ; Lc 22, 31-32 ; Jn 21, 1-19),
tandis que l’Assomption de la Sainte
Vierge n’apparaît pas explicitement
dans le Nouveau Testament. Un tel
schéma, simple en apparence,
semblait résoudre beaucoup de
problèmes. Cependant, penser que
nous disposons de deux sources de
révélation, comme si Dieu nous
parlait par l’une ou par l’autre, ne
correspond pas à la réalité. La Bible
nous parvient à l’intérieur de la
Tradition de l’Église, dont elle fait



partie, et non par une autre voie
autonome.

Du fait qu’ils vivent et répandent
leur foi, tous les catholiques sont des
sujets actifs de la Tradition, de la
même manière que tous les membres
d’une famille participent d’une
certaine façon à communiquer son
identité. La vie sainte de ceux qui
suivent le Christ manifeste les
différents aspects de l’Évangile.
Comme le pape François le dit, «
chaque saint est une mission ; il est
un projet du Père pour refléter et
incarner, à un moment déterminé de
l’histoire, un aspect de l’Évangile » 
[10]. Rien ni personne ne reste
dehors : « L’Église perpétue dans sa
doctrine, sa vie et son culte et elle
transmet à chaque génération, tout
ce qu’elle est elle-même, tout ce
qu’elle croit » [11].

Pourquoi lire à partir de la
Tradition ?



La Tradition de l’Église est vivante, ce
qui contraste avec la conception que
certains ont de la tradition ou des 
traditions, appartenant au passé : les
traditions ancestrales d’un peuple,
les fêtes traditionnelles, voire les
costumes traditionnels. Dans l’Église,
si la Tradition vient du passé elle ne
reste toutefois pas ancrée dans le
passé. Pour l’expliquer, Benoît XVI se
sert d’une comparaison assez
éclairante : « La Tradition n’est pas
une transmission de choses ou de
paroles, une collection de choses
mortes. La Tradition est le fleuve
vivant qui nous relie aux origines, le
fleuve vivant dans lequel les origines
sont toujours présentes » [12].

Dans ce fleuve vivant, qui coule du
Christ et nous apporte le Christ lui-
même, l’Église reçoit et transmet une
collection de livres qui lui ont été
remis comme témoignage inspiré de
la Révélation divine, c’est-à-dire un
ensemble d’Écritures lui



communiquant tout ce que Dieu a
voulu voir mis par écrit pour notre
salut. « C’est cette même tradition,
qui fait connaître à l’Église le canon
intégral des Livres Saints ; c’est elle
aussi qui, dans l’Église, fait
comprendre cette Écriture Sainte et
la rend continuellement opérante.
Ainsi Dieu, qui a parlé jadis, ne cesse
de converser avec l’Épouse de son
Fils bien-aimé » [13].

La Tradition, qui est comme le foyer
où la Sainte Écriture est née, devient
aussi le chemin pour mieux la
comprendre. Il en est d’elle comme
de nos efforts pour mieux apprécier
les richesses d’un ouvrage littéraire :
une seule lecture ne suffisant pas,
nous faisons aussi attention au
contexte, aux horizons intellectuels
de l’auteur, à la communauté où il
est né. Ainsi, lorsque l’Église affirme
que la Tradition vivante est un
critère d’interprétation biblique [14]
ou que « le lieu originaire de



l’interprétation scripturaire est la vie
de l’Église » [15], elle ne fait que
proposer une lecture faite en
communion avec tous ceux qui ont
cru dans le Christ, car une telle
lecture nous ouvre aux richesses de
la Sainte Écriture. Il est évident que
tout le monde peut dans une certaine
mesure lire et comprendre la Bible, y
compris ceux qui n’ont pas reçu le
don de la foi. Toutefois, la différence
réside dans le fait que lorsqu’un
baptisé lit les livres bibliques, il ne le
fait pas uniquement pour déchiffrer
le contenu de certains textes anciens
mais pour découvrir le message que
Dieu a voulu y laisser et qu’il veut lui
communiquer maintenant.

Dans cette perspective, nous
comprenons mieux pourquoi pour
comprendre la Bible le recours à
l’Esprit Saint est si vivement
recommandé. Avant sa mort, Jésus a
annoncé à ses disciples que l’Esprit
Saint leur enseignerait tout et leur



ferait souvenir de tout ce qu’il leur
avait dit (cf. Jn 16, 13). La lecture de
la Sainte Écriture est un moment
privilégié de la réalisation de cette
promesse : l’Esprit Saint, auteur des
livres saints, nous aide à mieux
comprendre la vie et les
enseignements du Christ, recueillis
dans les Évangiles, annoncés par les
prophètes et expliqués dans la
prédication apostolique. L’Esprit
Saint est le lien d’amour entre les
croyants et il nous introduit dans la
communion avec l’Église de tous les
temps. L’Esprit Saint est celui « par
qui la voix vivante de l’Évangile
retentit dans l’Église et, par l’Église,
dans le monde » [16].

Juan Carlos Ossandón

Bibliographie

– Concile Vatican II, Const. Dei
Verbum (18-XI-1965).



– Catéchisme de l'Église Catholique,
nn. 50-141

– Saint Jean Paul II, Discours De tout
cœur, 23-IV-1993.

– Benoît XVI, Audience générale, 26-
IV-2006; Ex. Ap. Verbum Domini (30-
IX-2010), spécialement la première
partie.

***

- J. Dupont, «Écriture et Tradition»,
Nouvelle revue théologique 85 (1963)
337-356.

- J. Ratzinger, Ma vie, souvenirs
(1927-1977), Fayard, Paris 1998,
chapitre «Début du Concile et
transition à Munster »



[1]. Ps 77, 3-4. Cf. pape François,
Exhort. ap. Amoris lætitia, 19 mars
2016, n° 16.

[2]. Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 105.

[3]. Concile Vatican II, Const. Dei
Verbum, n° 12.

[4]. Ibid. n° 4

[5]. Ibid. n° 13. Avant Dei Verbum,
l’analogie avait été proposée par Pie
XII dans l’encyclique Divino Afflante
Spiritu, 30 septembre 1943, n° 24 (EB
559, Enchiridion Biblicum). Elle a été
reprise par saint Jean Paul II
(Discours De tout cœur, 23 avril 1993,
nos 6-7, EB 559), le Catéchisme de
l’Église Catholique, n° 101 et Benoît
XVI (Exhort. ap. Verbum Domini, 30
septembre 2010, n° 18).

[6]. Saint Jean Paul II, Discours De
tout cœur, 23 avril 1993 (EB 1247).



[7]. Ibid.

[8]. Ibid.

[9]. Cf. Dei Verbum, n° 11.

[10]. Pape François, Exhort. ap. 
Gaudete et exultate, 19 mars 2018, n°
19.

[11]. Dei Verbum, n° 8.

[12]. Benoît XVI, Audience générale,
26 avril 2006.

[13]. Dei Verbum, n° 8.

[14]. Cf. Ibid., n° 12.

[15]. Cf. Verbum Domini, nos 29-30.

[16]. Dei Verbum, n° 8.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

https://opusdei.org/fr-cm/article/les-livres-de-dieu-lumiere-de-la-foi-x/


opusdei.org/fr-cm/article/les-livres-de-
dieu-lumiere-de-la-foi-x/ (30/12/2025)

https://opusdei.org/fr-cm/article/les-livres-de-dieu-lumiere-de-la-foi-x/
https://opusdei.org/fr-cm/article/les-livres-de-dieu-lumiere-de-la-foi-x/

	Les livres de Dieu (Lumière de la foi X)

