
opusdei.org

Les autres sont des
nôtres (I)

L’amitié et l’amabilité sont le
terreau fertile de la correction
fraternelle ; Dieu intervient
dans nos relations avec les
autres pour tirer le meilleur de
chacun

09/06/2021

Jésus retourne à Capharnaüm et, dès
son entrée dans la ville, il est abordé
par un centurion. La scène étonne les
présents, car un membre de l’armée
romaine ne s’adressait d’ordinaire
pas avec tant de respect et de



considération à un Juif : « Seigneur,
mon serviteur est couché, à la
maison, paralysé, et il souffre
terriblement » (Mt 8, 6). Le militaire,
tout en étant habitué à contrôler son
entourage, sait que beaucoup de
choses importantes lui échappent.
C’est pourquoi il n’hésite pas à
demander de l’aide. Jésus,
connaissant ses dispositions
intérieures, n’attend même pas que
la demande sorte de sa bouche : « Je
vais aller moi-même le guérir » (Mt 8,
7). Commentant ce passage, saint
Augustin a écrit que « l’humilité du
centurion a été la porte par laquelle
le Seigneur a pris possession de tout
ce qu’il avait » [1].

Une famille impliquée dans le
combat

Le Seigneur est ému que le chef
romain, malgré son pouvoir et ses
insignes, reconnaisse qu’il était au-
dessus de ses forces d’aider ce



serviteur tant aimé. Le centurion
manifeste publiquement son
incapacité à tout faire par lui-même.
Or, se considérer dans le besoin fait
partie, d’une certaine manière, de
tout chemin de sainteté : nous
reconnaissons que nous sommes
faibles, nous savons que Dieu est le
vrai protagoniste et que, pour
réaliser son œuvre, il compte sur la
collaboration de ceux qu’il a mis sur
notre chemin. Comme pour ce
serviteur, nos blessures attendent
d’être guéries et nos douleurs
requièrent les soins des autres. «
Cette solidarité fraternelle n’est pas
une figure rhétorique, une façon de
dire, mais elle est une partie
intégrante de la communion entre
chrétiens. Si nous la vivons, nous
sommes dans le monde un signe, un
“sacrement” de l’amour de Dieu. […]
C’est une communion qui nous rend
capables d’entrer dans la joie et dans
la douleur des autres pour les faire
sincèrement nôtres » [2].



Par exemple, à la messe,
reconnaissant cette réalité, nous
demandons à l’Église tout entière de
prier pour nous : « Je confesse à Dieu
tout-puissant, je reconnais devant
mes frères que j’ai péché […] C’est
pourquoi je supplie […] et vous aussi,
mes frères, de prier pour moi le
Seigneur notre Dieu » [3]. En réalité,
cela n’a rien d’extraordinaire, car
depuis notre naissance nous
dépendons tous les uns des autres.
Nous ne sommes pas venus dans ce
monde sur une décision personnelle.
Nous ne pouvons pas subsister tout
seuls, nous serions même incapables
de parler sans une communauté qui
nous accueille. Avoir besoin des
autres fait partie de notre nature.
C’est pourquoi saint Jean de la Croix
dit que celui qui s’isole « est comme
un charbon ardent qui est seul : il va
se refroidir plutôt que de s’allumer…
Et celui qui tombe aveugle ne se
relèvera pas tout seul ; et s’il se



relève, il ira là où il ne convient pas »
[4].

En bénéficiant du soutien du
prochain, nous nous plaçons dans
une situation semblable à celle du
centurion demandant de l’aide, ou à
celle du serviteur dont le mal est
guéri. C’est ce qui arrive avec la
correction fraternelle. Cette coutume
évangélique consiste en ce que
quelqu’un, après y avoir réfléchi
auprès de Dieu dans sa prière et
avoir demandé conseil, nous suggère
un point de lutte pour améliorer un
aspect de notre vie (cf. Mt 18, 16-17).
Ce secours nous donne l’assurance de
faire partie d’une famille tout entière
impliquée dans notre lutte. C’est
pourquoi la correction fraternelle est
tout à fait à l’opposée de la critique,
de la médisance ou de la diffamation.
Celles-ci jugent et condamnent alors
que l’aide fraternelle accueille le
prochain tel qu’il est et lui donne une
impulsion vers l’avenir.



La meilleure version de chacun

En un certain sens, la conversion
permanente, inhérente à la vie
chrétienne, n’a pas pour objet de
faire de modifier notre personnalité,
mais de nous aider à donner avec la
grâce de Dieu la meilleure version de
nous-mêmes. Les saints n’ont pas été
appelés à perdre leur personnalité
mais à remplir de l’amour du Christ
leurs traits personnels singuliers.
Saint Paul, par exemple, après sa
conversion, n’est pas invité à
diminuer son zèle pour les choses de
Dieu, mais à le canaliser vers sa vraie
plénitude. Chacun de nous a ses
traits personnels, voulus par Dieu,
chacun de nous a un passé, chacun a
vécu dans un tissu social déterminé
et possède une manière d’être
singulière… Dieu ne veut pas
détruire tout cela mais le diviniser,
en faire un instrument de sa mission.
Or, une des façons les plus
importantes pour nous transformer



petit à petit, ce sont nos relations, les
gens que nous faisons entrer dans
notre vie et que Dieu a aussi poussés
à chercher la meilleure version
d’eux-mêmes.

Nous limiterions l’action et les plans
de Dieu en pensant être capables de
recevoir son aide par la seule lecture
de sa parole ou par les sacrements.
Certes, ce sont deux domaines
privilégiés pour recevoir sa grâce,
mais Jésus insiste nettement sur
l’importance de ce que notre
prochain peut faire pour nous. Qui
plus est, notre prochain, c’est le
Christ (cf. Mt 25, 40 ; Lc 10, 16).
L’incarnation elle-même, grâce à
laquelle Jésus a transformé la vie de
ses proches par le biais de son
amitié, nous rappelle la valeur
salvifique des relation personnelles,
en tête-à-tête, avec les autres. « Dieu
se sert souvent d’une amitié
authentique pour mener à bien son
œuvre de salut » [5]. Dans l’histoire



du salut, nous voyons que Dieu
intervient toujours dans un peuple,
une communauté, une famille, un
groupe d’amis. Penser que la sainteté
peut se passer de ce que les autres
peuvent faire pour nous pourrait
être un signe d’isolement, empêchant
toute fécondité. C’est pourquoi il est
naturel que la correction fraternelle
se manifeste dans le contexte de
l’amitié. Dans l’amitié, tout le monde
souhaite vivement tirer le meilleur
de chacun, sans s’attarder sur des
détails de peu d’importance, mais en
ayant le souci du désir profond de la
sainteté qui se traduira petit à petit
par des manifestations concrètes
dans la vie quotidienne.

Le pape nous rappelait que « la
sanctification est un cheminement
communautaire, à faire deux à deux.
[…] Il y a, de même, beaucoup de
couples saints au sein desquels
chacun a été un instrument du Christ
pour la sanctification de l’autre



époux. Vivre ou travailler avec
d’autres, c’est sans aucun doute un
chemin de développement spirituel.
Saint Jean de la Croix disait à un
disciple : tu ne vis avec d’autres “que
pour être travaillé, exercé par
tous” […] La communauté qui
préserve les petits détails de l’amour,
où les membres se protègent les uns
les autres et créent un lieu ouvert et
d’évangélisation, est le lieu de la
présence du Ressuscité qui la
sanctifie selon le projet du Père » [6].

Chaque aide est un don

Le centurion de l’évangile est bien
conscient qu’il demande une faveur
à Jésus. Il sait que si le Seigneur
décide d’entrer dans la maison d’un
païen, il devra ensuite se purifier.
Aussi ne lui demande-t-il pas de se
déplacer ni de faire le miracle. Grâce
à cette attitude, il va obtenir le
prodige de la part de Jésus : le
centurion devient « aimable » pour le



Christ. Nous disons de quelqu’un
qu’il est aimable précisément
lorsque, sans que l’affection l’exige ni
que nous soyons obligés d’entrer
chez lui, nous n’en voulons pas
moins faire un geste pour lui. Être
quelqu’un d’aimable nous fait entrer
dans un tissu dans lequel les uns
collaborent avec les autres dans une
atmosphère de franchise. « Être
aimable n’est pas un style que le
chrétien peut choisir ou rejeter […].
L’amour aimable crée des liens,
cultive des relations, crée de
nouveaux réseaux d’intégration,
construit une trame sociale solide. Il
se protège ainsi lui-même, puisque
sans le sens d’appartenance on ne
peut pas se donner longtemps aux
autres » [7].

Voici donc plusieurs façons de
s’améliorer dans cette attitude : ne
pas hésiter à solliciter de l’aide ; être
disponibles pour l’écoute ; faire
connaître nos goûts sans chercher à



les imposer ; partager nos soucis et
nos attentes… « Le climat d’amitié,
que chacun est appelé à apporter
avec lui, est le fruit de la somme de
nombreux efforts pour rendre la vie
agréable aux autres. Gagner en
affabilité, en joie, en patience, en
optimisme, en douceur et en toutes
les vertus qui rendent la vie en
commun agréable est important pour
que les gens se sentent accueillis et
soient heureux » [8]. Tout cela
engendre une manière d’être qui,
bien que difficile à exprimer, est
facile à percevoir. Lorsque quelqu’un
a cultivé ainsi l’amabilité, il est facile
de s’approcher de lui, de dialoguer,
d’avoir des attentions délicates avec
lui, mais aussi de lui faire connaître
en toute sincérité le fond de notre
pensée.

Il est plus facile d’aimer quelqu’un à
qui nous pouvons parler
ouvertement, même si ses faiblesses
sont évidentes et les points communs



peu nombreux. Nous avons tous
l’expérience qu’il ne coûte pas
beaucoup de faire une suggestion à
certains. Ils sont toujours
reconnaissants, leur visage reflète la
paix avec laquelle ils la reçoivent et il
se peut même que nous remarquions
l’impact de notre suggestion sur leur
vie. Ils ne sont pas sur la défensive,
ayant compris que celui qui cherche
à les aider ne veut nullement les
attaquer. Ils ne pensent pas que nous
mettons en cause leur valeur, car la
correction fraternelle naît au sein de
la communauté chrétienne, du foyer,
de la famille où nous sommes aimés
pour ce que nous sommes, et non
pour ce que nous faisons de bien ou
de mal. En revanche, la difficulté à se
laisser aider peut cacher la
prétention que les autres nous
aiment pour ce que nous ne sommes
peut-être pas. C’est pourquoi il est
important d’alimenter sans cesse le
terreau d’où cette aide peut venir : le
partage du désir de la sainteté va de



pair avec le partage de bien d’autres
choses : des idéaux, des soucis, des
joies.

Celui qui cultive l’amabilité, le désir
d’aider les autres, s’étonne aussi
souvent de leur affection et se
montre reconnaissant pour cette
œuvre de miséricorde qu’est la
correction fraternelle. Les jeunes
enfants s’étonnent parce qu’ils ne
tiennent pas pour acquis les gestes
d’amour. Un jour, saint Josémaria
disait à un groupe de ses enfants : «
Ces derniers temps, je demande plus
que jamais au Seigneur, et à la
Vierge, d’être petit, de devenir un
enfant. Extérieurement, dans la vie
humaine, forts et robustes ; mais
dans la vie spirituelle, petits. De cette
façon, nous ne tomberons pas dans
l’orgueil lorsque l’on nous corrigera.
Nous serons reconnaissants qu’ils
nous aident à être meilleurs.
Autrement, nous serions ennuyés » 
[9]. Si nous devenons



progressivement comme des enfants,
nous enlèverons les barrières qui
nous coupent des autres ; nous
créerons un environnement aimable
où il est facile de voir la correction
comme un cadeau, une aide gratuite.
Avec l’aide de Dieu, nous entendrons
ce que Jésus dit au centurion, ce qui a
opéré le miracle : « Que tout se passe
pour toi selon ta foi » (Mt 8, 13)

***

Nous souhaitons aider le plus grand
nombre et nous n’y arriverons que si
nous comptons sur le soutien des
autres. C’est pourquoi saint
Josémaria disait que chacun de nous
est « une brebis […] mais aussi d’une
certaine manière le Bon Pasteur » 
[10]. Pour obtenir la guérison de son
ami, le centurion a eu besoin d’être
au courant de son problème ; pour
être bon pasteur, il a dû d’abord être
brebis. C’est alors que l’Écriture
s’accomplit : « Un frère aidé par son



frère est comme une place forte, fort
comme un rempart » (Pr 18, 9). La
charité ne se réduit pas pour nous à
ce que nous faisons pour les autres,
puisque l’amour exige aussi
d’accepter l’aide d’une main amicale.
Être reconnaissants parce que nous
sommes entourés de gens qui
souhaitent que nous soyons
conformes à la meilleure version de
nous-mêmes nous ouvre à la
conversion, fondement de la sainteté.
Saint Thérèse d’Avila disait : « Il est
impossible, selon notre nature, à
mon avis, d’avoir le courage des
grandes choses sans avoir saisi les
faveurs de Dieu » [11]. Or, les faveurs
de Dieu nous parviennent aussi par
le biais de nos relations avec nos
proches.

Diego Zalbidea et Andrés Cárdenas M.



[1]. Saint Augustin, Sermons, 6, 2.

[2]. Pape François, Audience
générale, 6 novembre 2013.

[3]. Missel romain, Préparation
pénitentielle.

[4]. Saint Jean de la Croix, Avis et
sentences, 7, 11.

[5]. Mgr Fernando Ocariz, Lettre
pastorale, 1er noviembre 2019, n° 5.

[6]. Pape François, Gaudete et
exultate, nos 141-144.

[7]. Pape François, Amoris lætitia, nos

99-100.

[8]. Mgr Fernando Ocariz, Lettre
pastorale, 1er noviembre 2019, n° 9.

[9]. Saint Josémaria, notes prises lors
d’une réunion de famille, 2 octobre
1970.



[10]. Saint Josémaria, Lettres 25, n°
30.

[11]. Sainte Thérèse d’Avila, Livre de
sa vie, 10, 3.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/les-autres-
sont-des-notres-i/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/les-autres-sont-des-notres-i/
https://opusdei.org/fr-cm/article/les-autres-sont-des-notres-i/
https://opusdei.org/fr-cm/article/les-autres-sont-des-notres-i/

	Les autres sont des nôtres (I)

