
opusdei.org

Le tabernacle, un
Bethléem permanent

Les Rois Mages ont apporté de
l’or, de l’encens et de la myrrhe.
Nous, qu’apportons-nous à
l’Enfant Jésus ? L’effort de
toutes les activités humaines.

31/12/2020

L'abbé Guillaume Derville nous
propose une méditation sur un texte
de saint Josémaria, qui contemple
l'Enfant-Dieu à Bethléem. Le mystère
de l’adoration des Mages est relié au
travail professionnel, qui à son tour



est mis en rapport avec la dimension
divine de nos occupations ordinaires.

« Temps de Noël, début 1939. Renaître
et continuer, commencer et aller de
l’avant. Dans le domaine physique,
l’inertie c’est rester dans le même état
: ce qui est au repos, ne bouge pas ; ce
qui est en mouvement, ne s’arrête pas.
Mais dans le domaine spirituel, aller
de l’avant et continuer ce n’est jamais
de l’inertie. Revenons aux mêmes
choses, toujours aux mêmes choses :
Dieu avec nous, Jésus enfant ; et nous,
guidés par les anges, nous allons
adorer l’Enfant Dieu, que nous
présentent la Vierge et saint Joseph.
Pour les siècles des siècles, des
extrémités de la terre, chargés et
stimulés par l’effort de toutes les
activités humaines, des mages
continueront d’arriver à ce Bethléem
éternel qu'est le tabernacle. Prends



soin des choses et travaille, prépare
ton offrande — ton activité, ton devoir
— pour cette Épiphanie de tous les
jours. (Cf. saint Josémaria Escriva, 
Chemin, édition critico-historique,
préparée par Pedro Rodríguez, 3e éd.
Rialp, Madrid 2004) »

L’adoration des Mages, le Baptême
du Seigneur et les noces de Cana sont
trois manifestations de la divinité du
Verbe incarné. Trois épiphanies qui
s’insèrent dans le temps, et qui ont
une saveur d'éternité parce que
Jésus-Christ est le même hier et
aujourd’hui, et il le sera à jamais (Cf. 
He 13, 8).

Dans la belle lettre qui ouvre la page
du bulletin Noticias du mois de
décembre de 1938, un peu plus de
dix ans après la fondation de l’Opus
Dei, Josémaria Escriva contemple
l’Enfant Dieu à Bethléem.

Après avoir redit ce qu'est la vie
intérieure - « commencer et



recommencer » - dans le but
d'éclairer notre démarche pour nous
approcher du Seigneur, saint
Josémaria unit le mystère de
l’adoration des Mages au travail
professionnel qui est le nôtre. Il met
en rapport la portée éternelle de
cette offrande-là (ton activité, ton
devoir ) et la dimension divine que
peuvent acquérir nos occupations
ordinaires.

Nous sommes nous aussi, dans une
certaine mesure, comme ces mages :
guidés par l’étoile de la vocation,
nous nous approchons de Bethléem,
en venant des extrémités de la terre.
Les Mages, qui ne sont pas membres
du peuple hébreu, mais des gentils,
annoncent cette grande mobilisation
que constituera l’Église, Peuple de
Dieu. Ils venaient d’Orient, d’au-delà
du Jourdain. Hérode demandait où se
trouvait le Roi des juifs.



Les princes des prêtres et les scribes
savaient que le Messie devait naître à
Bethléem (Mi 5, 1-3.), mais ils ne se
donnèrent pas la peine d’aller le
saluer. Hérode s’inquiéta, et toute
Jérusalem avec lui (Cf. Mt 2, 4-6).
Cependant, seuls ces étrangers font le
voyage. Aimer c’est plus que
connaître; il ne suffit pas de savoir
pour parvenir à Jésus.

Quarante jours après sa naissance,
lorsque le divin Enfant vient d’être
présenté au Temple, le vieillard
Siméon proclame le salut des peuples
et prophétise sur celui qui
deviendrait « lumière pour éclairer
les nations et gloire d’Israël (Lc 2,
33.) »

Les bergers — des hébreux — et les
Mages — des païens — sont les
premiers d’une multitude qui ne fera
plus de différence entre juif et grec,
entre esclave et libre, entre homme
et femme (Cf. Ga 3, 28). La prophétie



de Siméon concernant les gentils
commence à s’accomplir avec les
Mages. Des siècles plus tard, nous
faisons partie, nous aussi, de ce
Peuple convoqué dans la Nouvelle
Alliance. «Une multitude d’entre les
juifs et les gentils qui s’unirait non
pas selon la chair mais en esprit, afin
de constituer le nouveau Peuple de
Dieu(Concile Vatican II, Lumen
gentium, n° 9) » . Le pain des brebis
perdues de la maison d’Israël devient
le pain destiné à tous (Cf. Mt 15,
24-28).

Les Mages apportent de l’or, de
l’encens et de la myrrhe.
Qu’apportons-nous à l’Enfant Jésus ? 
Nous nous en approchons chargés et
stimulés par l’effort de toutes les
activités humaines.

CHARGÉS

Chargés, car le travail dur, constant,
exigeant, est pour nous un poids. Le
travail, qui sera toujours lié à la



vocation de l’homme, est devenu, par
le péché, synonyme d'effort, de lutte
et de douleur. La mort est entrée
avec la désobéissance ; mort que le
Christ aussi voulut subir.

Comme les Mages, nous apportons de
la myrrhe. Comme Nicodème, nous
apporterons un mélange de myrrhe
et d’aloès au pied de la Croix, nous
prendrons son Corps et nous
l'envelopperons de linges, avec les
meilleurs aromates que nous
pourrons trouver (Cf. Jn 19, 39) : la
myrrhe de l’abnégation par amour
du Christ et des âmes, et de l' amour
de la Croix dans le travail quotidien,
quoi qu’il en coûte et parce que cela
coûte.

Notre travail, participation aux
souffrances du Christ, est aussi le
baume qui peut guérir, panser et
soulager les terribles plaies que nos
propres péchés ont ouvertes dans sa
Très sainte Humanité. Rien n'a



manqué à la Passion de Jésus pour
nous sauver, mais pour que ses
mérites nous soient appliqués, nous
devons compléter en notre chair ce
qui manque aux souffrances du
Christ pour son corps qu’est l’Église
(Cf. Col 1, 24). Joie de participer aux
souffrances de la Croix afin que le
Christ soit formé dans chaque
membre de son corps mystique : zèle
pour les âmes, amour rédempteur du
chrétien. Nos fatigues servent au
salut de beaucoup d’âmes.

Où est le Roi des Juifs ?, demandait
Hérode. Où irons-nous, chargés de
travail ? Nous irons au Bethléem
éternel du tabernacle. C’est là qu’il
est substantiellement présent,
comme un fruit de la messe — travail
de Dieu —, et comme un fruit de la
Croix.

Le pain de vie, pain descendu du ciel,
pain pour la vie du monde (Cf. Jn 6),
nous attend maintenant dans le



Bethléem du tabernacle, où nous
trouvons plus d’humilité et
d’anéantissement qu’au berceau et
sur le Calvaire. Les Rois Mages ont
rencontré Jésus à Beth-léem, qui
signifie maison du pain. Le grain de
blé qui en mourant, donne beaucoup
de fruit, gît sur un peu de paille (Cf.
Jean Paul II, Message du saint-père
pour la XXe Journée mondiale de la
Jeunesse).

Allons nous aussi vers la grotte,
munis de l’or du détachement de nos
succès et de nos échecs, de l’encens
de notre envie de servir et de
comprendre — charité, pureté : 
bonne odeur du Christ — et de la
myrrhe du sacrifice de chaque jour
(Cf. Quand le Christ passe, n° 35-37).

STIMULÉS

Nous avançons stimulés par le
travail, qui est le chemin pour
arriver à Jésus. Il est, en quelque
sorte, le chemin vers Bethléem : là où



naît le Verbe incarné, où les cieux et
la terre s’unissent, dans les entrailles
de Marie et, après, dans cet humble
berceau de Bethléem. C’est là-bas que
nous allons, nous qui essayons d’unir
le travail et la prière, la prière et le
travail : le monde et Dieu.

Nous avançons pleins d’allant, d’un
pas joyeux. Malgré les difficultés
qu’il comporte toujours, et qui
parfois nous font tant souffrir, le
travail est vie, don, croissance,
service de Dieu et des autres. C’est
pourquoi nous essayons de l’aimer,
de le réaliser avec joie, avec
enthousiasme : avec une véritable
passion professionnelle. Le travail
est, en ce sens, un moteur qui donne
l’impulsion. Il est bon de quitter la
maison, avec l’envie de réaliser cette
tâche humaine qui constitue notre
vocation professionnelle et en même
temps nous insère dans la société.



L'artisan, le fils de l'artisan (Cf. Mt 13,
55; Mc 6, 3), qui pendant trente ans a
travaillé à Nazareth, c’est le Fils de
Dieu, qui va transformer le pain en
son Corps. Combien lui coûta le
travail de la Croix ! Abba!, que ce ne
soit pas ma volonté qui se fasse mais
la tienne (Cf. Mt 14, 36); et cette
soumission de la volonté, nous
l’actualisons chaque jour lorsque le
prêtre, en prêtant sa voix et toute sa
personne au Seigneur, en agissant in
Persona Christi Capitis, redit les
paroles de l’institution de
l’Eucharistie : «Ceci est mon corps
livré pour vous.» C’est ainsi que
nous avançons, sur les pas de celui
qui monta à Jérusalem sous le poids
de nos péchés, animé du désir de
sauver, du désir de se donner.

Quam dilecta tabernacula tua,
Domine virtutum (Ps 84 [83], 2).
Nous allons, stimulés par le travail,
vers le tabernacle, la maison du
Seigneur des Armées, force de nos



luttes pacifiques pour atteindre les
vertus. Nous lui offrons cette lutte,
car il n’y a rien de bon que nous
ayons fait qui ne vienne de lui. Qu’as-
tu que tu n’aies reçu ? disait saint
Paul (1 Cor 4, 7).

Ces vertus que nous avons essayé
d’exercer dans le travail, elles sont de
Dieu : l’ardeur au travail — mon
Père est à l’œuvre jusqu'à présent
et j’œuvre moi aussi (Jn 5, 17) —, la
patience, la responsabilité, le soin
des petites choses, l’effort pour
terminer ce que l'on a commencé,
l’ambition de faire grandir les autres
et l’humilité pour apprécier leur
travail, la joie, le service. Dans
l’effort pour commencer et
recommencer il y a cette lutte pour
acquérir les vertus, ces habitus
opérants qui forgent notre
personnalité et nous identifient petit
à petit au Christ.

POUR AIMER



Lorsque nous travaillons, c’est lui qui
travaille, qui souffre et se donne, qui
aime. Allons donc vers la maison du
pain, le Bethléem éternel du
tabernacle où se trouve le Fils unique
du Père, le Verbe éternel de Dieu. Sur
la patène, en unissant notre tâche au
pain , fruit de la terre et de notre
travail (Cf. Missel Romain, Liturgie
Eucharistique), et dans le calice, en
unissant au vin, fruit de la vigne et
de notre travail, la goutte d’eau de
notre vie.

« Prends soin des choses et travaille »,
dit saint Josémaria. Un travail bien
fait, soigné, fait avec application. Le
travail qui correspond au petit
devoir de chaque instant : « fais ce
que tu dois et sois à ce que tu fais
(Chemin, n° 815)». Soin, application,
préparation de ton offrande.

Nous allons au tabernacle qui se
trouve dans notre paroisse, dans une
église proche de notre lieu de travail,



ou sur notre chemin . Nous y allons
pour écourter le temps qui nous
sépare de la messe suivante, pour
préparer l’offrande de notre journée
avec le soin et l’impatience de ceux
qui aiment, avec le fervent désir de
faire de chaque jour une messe, afin
de prier pour nos parents et nos
amis, pour nous sentir aimés… et
pour aimer! (Cf. Forge, n° 837).

C'est en particulier au moment de
l’épreuve, ou lorsqu'il nous faut faire
un nouveau pas en avant, peut-être
plus coûteux, vers un plus grand
abandon intérieur, que «nous
pouvons nous rendre auprès du
tabernacle , pour parler avec le
Seigneur, qui nous montrera alors ses
plaies, gages de son amour. Ayons foi
en ces blessures que nous ne pouvons
pas contempler physiquement : nous
découvrirons avec les apôtres
combien est nécessaire ce mystère qui
veut que le Christ souffrît toutes ces
choses pour entrer dans sa gloire



(Lc 24, 26) ; nous accueillerons alors
mieux la Croix, en y voyant un don de
Dieu, et nous nous efforcerons de
découvrir la gloire et le bonheur
cachés dans la douleur (Mgr J.
Echevarria, Lettre pastorale à
l’occasion de l’Année de l’Eucharistie,
6 octobre 2004)

Le tabernacle est Bethléem, la
maison du pain, toujours trop pauvre
pour le Seigneur. Il s’y trouve, avec
son âme, son corps, son sang et sa
divinité (Cf. Concile de Trente), parce
qu’Il s’offre, comme à Bethléem, à
notre contemplation et à notre
adoration. Nous n’allons pas vers lui
les mains vides, mais avec le travail
déjà fait et celui qui reste à faire.

La visite au Très Saint Sacrement est
une pause d’adoration. « Jésus, voici
Jean le laitier » ou encore : « Seigneur,
voici ce pauvre malheureux, qui ne
sait pas t'aimer comme Jean le laitier
(Cf. Guillaume Derville, Prier 15 jours



avec Josémaria Escriva, Nouvelle Cité,
Montrouge 2001) ». En notre propre
nom, nous lui parlons de l'offrande
que nous sommes en train de lui
préparer : je suis le médecin,
l'ouvrier, le juge, le maître d'école...
qui viens te donner le peu que je suis
et que je fais ; et te demander pardon
pour ce que je ne suis pas arrivé à
faire.

Nous allons vers lui avec les anges et,
comme à Bethléem, nous y trouvons
sainte Marie et saint Joseph. Le père
et la mère de famille conduisent
leurs enfants saluer Jésus dans le
tabernacle ; celui qui exerce une
profession, amène son collègue, et
l'étudiant son ami, en montrant par
l'exemple comment la foi pousse à
aller à la rencontre du Seigneur qui
nous attend.

FOI, PURETÉ, VOCATION

Notre Père, Je vous salue Marie,
Gloire au Père... « Je voudrais,



Seigneur, te recevoir avec la pureté,
l’humilité et la dévotion avec
lesquelles ta Très sainte Mère te reçut,
avec l’esprit et la ferveur des saints
(Cf. saint Josémaria Escriva de
Balaguer, Chemin, édition critico-
historique, préparée par Pedro
Rodríguez, 3e éd. Rialp, Madrid
2004)» Après avoir adoré notre Père
du Ciel, nous invoquons la Mère de
Dieu et notre Mère, pour qu’elle nous
apprenne à rendre gloire à la Trinité
par notre vie.

Elle nous donna le Corps de Jésus ;
c’est elle qui nous donne le Christ
dans l’Eucharistie. Ses mains ont
reçu l’or, l’encens et la myrrhe que
les Mages offraient à Jésus. C’est dans
ses mains que nos offrandes, ainsi
que nos misères, sont purifiées. Elle
donne l’éclat à l’or de notre foi,
allume par son amour maternel
l’encens de notre pureté et remplit
d’arôme la myrrhe de notre don
généreux à Dieu. Sainte Marie



maintient vivant le feu de notre
fidélité et de nos désirs d'approcher
les autres de Dieu. Avec elle, nous
communiquerons la lumière et la
chaleur. Nous serons des flambeaux
de foi, d’ardente charité, une lumière
divine qui éclaire le chemin vers
Bethléem.

Nous marchons vers cette dernière et
éternelle épiphanie divine, la
dernière révélation que décrit le
dernier livre du Nouveau Testament.
Celui-ci fut rédigé à un moment où
les confusions doctrinales menaçant
la vérité des chrétiens semblaient se
développer, et où se déchaînait la
première persécution universelle et
systématique contre l’Église.

L’empereur, une créature en argile
ivre de gloire humaine, prétendait
être adoré comme Seigneur et Dieu.
Mais les ombres de la vaine gloire
disparaîtront avec le fleuve d’eau
vive, limpide comme du cristal,



provenant du trône de Dieu et de
l’Agneau. Ceux qui verront son
visage n’auront plus besoin de
flambeaux, car le Seigneur Dieu
répandra sur eux sa lumière, et ils
régneront pour les siècles des siècles
(Cf. Ap 22, 1-5).

En attendant, le feu divin se propage
comme un incendie, de cœur à
cœur : un feu apostolique qui se
nourrit de la fidélité quotidienne,
avec l’humilité qui persévère dans la
foi, avec le Pain qui rend plus ferme
la pureté, avec la vocation fortifiée
dans la Parole et dans la prière.

Or, encens et myrrhe. Foi, pureté et
chemin : trois points intangibles que
nous considérons chaque semaine
avec le Seigneur et que nous
évoquons volontiers lorsque nous
avons recours à la direction
spirituelle. Ainsi nous
recommencerons chaque jour,
chaque semaine, en préparant notre



offrande pour l’Épiphanie de chaque
jour.

Guillaume Derville

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/le-tabernacle-
un-bethleem-permanent/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/le-tabernacle-un-bethleem-permanent/
https://opusdei.org/fr-cm/article/le-tabernacle-un-bethleem-permanent/
https://opusdei.org/fr-cm/article/le-tabernacle-un-bethleem-permanent/

	Le tabernacle, un Bethléem permanent

