
opusdei.org

Le prélat au 50ème
anniversaire de
l'IESE à Madrid : «
Sanctifier le travail,
transformer le
monde : un
leadership au sens
chrétien ».

Dans le cadre du 50ème
anniversaire du début des
activités de l'IESE à Madrid,
Mgr Fernando Ocáriz, Grand
Chancelier de l'Université de
Navarre et prélat de l'Opus Dei,
a visité le campus et a donné
cette conférence devant un



public de plus de 600 employés
et anciens élèves.

22/07/2025

L'intégralité du discours du Prélat est
reproduite ci-dessous.

C'est une joie pour moi d'être ici
aujourd'hui à l'occasion du 50e
anniversaire des activités de l'IESE à
Madrid. C'est une joie de voir se
développer une initiative qui a aidé
de nombreuses personnes à
s'épanouir professionnellement et à
découvrir le sens profond, social,
chrétien, du travail, une réalité très
chère à saint Josémaria, et centrale
dans ses enseignements. Dans cette
intervention, je m'appuierai



principalement sur quelques-uns de
ses textes.

Vous avez construit l'une des écoles
de commerce les plus prestigieuses
du monde. Je voudrais vous
encourager, à côté de vos succès
externes qui sont reconnus par les
plus importants classements d'écoles
de commerce, à souligner d'autres
succès internes, qui sont encore plus
précieux pour chacun d'entre vous
d'un point de vue chrétien. Ces
réussites intérieures, compatibles
avec les succès professionnels et les
échecs éventuels, sont le fruit d'un
travail bien fait par amour.

Pour ces réussites internes,
l'important n'est pas seulement ce
que nous faisons et avec quels
résultats, mais aussi comment nous
travaillons et pourquoi. C'est grâce à
ces réussites internes que l'impact de
cette école sera encore plus grand.



Réalité et valeur humaine du
travail

Comme le disait saint Josémaria : «
Le travail, tout travail, est
témoignage de la dignité de l’homme
et de son emprise sur la création.
C’est une occasion de perfectionner
sa personnalité. C’est un lien qui
nous unit aux autres êtres, une
source de revenus pour assurer la
subsistance de sa famille, un moyen
de contribuer à l’amélioration de la
société et au progrès de l’humanité
tout entière »[1].

Saint Josémaria parle ici de la raison
d'être du travail en général. Pour
vous, la raison d'être de votre travail
se reflète dans l'énoncé de la mission
de l'IESE : « Vous formez des leaders
qui aspirent à avoir un impact
profond, positif et durable sur les
individus, les entreprises et la société
grâce à l'excellence professionnelle,
l'intégrité et l'esprit de service ».



En réalité, en remplissant bien cet
objectif tellement inspirant, on
atteint le cœur même de la société.
Vous améliorerez le monde de
l'intérieur. En effet, le noble objectif
que vous poursuivez peut être vécu
dans toutes vos activités, et pas
seulement dans celles qui ont la plus
grande valeur stratégique. Tout
travail peut avoir une grande valeur
du point de vue intérieur.

Déjà dans l'ordre naturel, la dignité
du travail ne dépend pas tant de ce
qui est fait que de celui qui le fait,
c'est-à-dire de l'homme, qui est un
être intelligent et libre[2].

En d'autres termes, la dignité
naturelle du travail s'enracine dans
la dignité spirituelle de la personne
humaine, et elle sera plus ou moins
grande selon la qualité ou la bonté
plus ou moins grande de ce travail en
tant qu'action spirituelle. Cette
qualité ou bonté dépend



essentiellement de la liberté : de
l'amour – non pas comme passion ou
sentiment mais comme dilectio ou
amour électif de la fin – comme acte
propre de la liberté[3].

Comme l'a expliqué Juan Antonio
Pérez López, il s'agit d'encourager
des motivations transcendantes en
nous et chez les personnes que nous
dirigeons : l'intérêt de bien servir les
destinataires de notre travail, le lien
humain avec les personnes,
l'engagement pour l'objectif de
l'entreprise dans laquelle nous
travaillons. C'est en grande partie ce
qui nous stimule à servir plus et
mieux. Et cela peut se faire tout en
obtenant les résultats stratégiques
dont les entreprises ont besoin et en
permettant aux personnes adéquates
de développer les compétences
requises.

Dans ce contexte, les paroles
suivantes de saint Josémaria sont



très éclairantes et certainement
exigeantes : « Il convient donc de ne
pas oublier que la dignité du travail
se fonde sur l’Amour. Le grand
privilège de l’homme est de pouvoir
aimer et dépasser ainsi l’éphémère et
le transitoire. L’homme peut aimer
les autres créatures, prononcer un tu
et un je qui ont un sens, et il peut
aimer Dieu, qui nous ouvre les portes
du Ciel, qui nous fait membres de sa
famille et qui nous autorise à lui
parler personnellement, face à face
».

En d'autres termes, nous sommes
faits pour l'Amour et le travail est
l'une des plates-formes sur lesquelles
l'Amour peut grandir en nous-mêmes
et dans la société. C'est une grande
partie de la vocation du chrétien
dans le monde, dans la société. «
C’est pourquoi l’homme ne peut se
limiter à faire des choses, à fabriquer
des objets. Le travail naît de l’amour,



manifeste l’amour et s’ordonne à
l’amour »[4].

Je suis récemment tombé sur une
histoire inspirante, publiée il y a de
nombreuses années dans le
magazine Forbes (cf. Godly Work),
qui illustre ce lien humain, cet
amour qui se manifeste à travers le
travail. Elle a été écrite par une
infirmière des urgences d'un hôpital
américain, qui a été témoin d'un acte
de leadership étonnant :

« Il était environ 22 h 30. La pièce
était dans un désordre épouvantable.
Je terminais mon travail sur un
dossier avant de rentrer chez moi. Le
médecin avec lequel j'aimais
travailler faisait le débriefing d'un
nouveau médecin, qui avait fait un
travail très respectable et compétent,
lui disant ce qu'il avait bien fait et ce
qu'il aurait pu faire différemment.
Puis il a posé sa main sur l'épaule du
jeune médecin et lui a dit : « Quand

https://www.forbes.com/global/2007/0423/018.html


vous avez terminé, avez-vous
remarqué le jeune homme chargé de
l'entretien qui est venu nettoyer la
chambre ? » Le jeune médecin avait
l'air complètement perplexe.

« Il s'appelle Carlos, a répondu le
médecin plus âgé. Il travaille ici
depuis trois ans. Il fait un travail
formidable. Quand il arrive, il range
la chambre si rapidement que vous
et moi pouvons accueillir nos
prochains patients sans attendre. Sa
femme s'appelle Maria. Ils ont quatre
enfants ». Il a ensuite nommé chacun
des quatre enfants et donné leur âge.

Le médecin plus âgé a poursuivi : « Il
vit dans une maison louée à environ
trois pâtés de maisons d'ici, à Santa
Ana. Ils sont arrivés du Mexique il y
a environ cinq ans. Il s'appelle Carlos
», a-t-il répété. Puis il a ajouté : « La
semaine prochaine, j'aimerais que
vous me disiez quelque chose que je
ne sais pas encore sur Carlos.



D'accord ? Maintenant, allons voir les
autres patients.

« L’infirmière était toute surprise et a
ensuite commenté : « Je me souviens
être restée là, à rédiger mes notes
d'infirmière, stupéfaite, et à penser :
je viens d'être témoin d'un
leadership époustouflant »

Parfois, nous perdons de vue ce ton
humain lorsque nous envisageons le
travail sous l'angle de la concurrence
avec d'autres entreprises pour plus
de profit, plutôt que de penser à
servir les gens avec soin et attention,
avec amour.

Bien sûr, les entreprises ne peuvent
pas non plus perdre de vue la
stratégie et le profit, qui sont le signe
d'un service de qualité fourni de
manière responsable et efficace.
Mais tout aussi important que les
résultats économiques, si ce n'est
plus, est de servir avec amour du
travail et amour des personnes.



Sa valeur surnaturelle : la
sanctification du travail

« Pour un chrétien, ces perspectives
s’élargissent et s’amplifient, car le
travail lui apparaît comme une
participation à l’œuvre créatrice de
Dieu, qui, en créant l’homme, le bénit
en lui disant : Soyez féconds,
multipliez-vous, emplissez la terre et
soumettez-la ; dominez les poissons de
la mer, les oiseaux du ciel, et tous les
animaux qui rampent sur la terre (Gn,
1, 28). Car, pour avoir été assumé par
le Christ, le travail nous apparaît
comme une réalité qui a été rachetée
à son tour. Ce n’est pas seulement le
cadre de la vie de l’homme, mais un
moyen et un chemin de sainteté, une
réalité qui sanctifie et que l’on peut
sanctifier »[5].

Qu'est-ce que cela signifie sanctifier
le travail ?

Considérons deux aspects
fondamentaux, liés l'un à l'autre, sur



lesquels le fondateur de l'Opus Dei a
insisté en d'innombrables occasions.
Tout d'abord, il est clair que la
dimension surnaturelle du travail
n'est pas quelque chose de juxtaposé
à sa dimension humaine naturelle :
l'ordre de la Rédemption n'ajoute pas
quelque chose d'étranger à ce que le
travail est en soi dans l'ordre de la
Création ; c'est la réalité même du
travail humain qui est élevée à
l'ordre de la grâce ; sanctifier le
travail n'est pas "faire quelque chose
de saint" en travaillant, mais c'est
précisément rendre saint le travail
lui-même.

Le second aspect, inséparable et,
dans un certain sens, conséquence
du précédent, est que le travail
sanctifié est sanctifiant : l'homme
non seulement peut et doit se
sanctifier et coopérer à la
sanctification des autres et du monde
en travaillant, mais précisément par
son travail, en le faisant



humainement bien, en servant les
hommes par amour pour Dieu.

Cet esprit chrétien dans l'exercice du
travail doit préparer le monde à
mieux reconnaître Dieu et contribuer
ainsi à la durabilité, à la paix et à la
justice sociale. « Il est nécessaire –
nous rappelle Léon XIV – de
s'efforcer de remédier aux inégalités
mondiales qui tracent de profonds
sillons d’opulence et de misère entre
les continents, les pays et même à
l'intérieur des sociétés »[6].

Et, comme l'expliquait saint
Josémaria, il existe une relation
nécessaire entre la sanctification du
travail professionnel et la
réconciliation du monde avec Dieu :
« Unir le travail professionnel à la
lutte ascétique et à la contemplation
– ce qui peut sembler impossible,
mais qui est nécessaire pour aider à
réconcilier le monde avec Dieu – et
transformer ce travail ordinaire en



un instrument de sanctification
personnelle et d'apostolat. N'est-ce
pas là un noble et grand idéal, qui
mérite que l'on donne sa vie pour le
réaliser ? »[7].

Nous pouvons vivre ce grand et
noble idéal dans le travail, quel qu'il
soit, en ayant toujours cette
perspective de servir la société :A
world to change, comme vous le dites
dans votre publicité. J'aime voir que
dans votre objectif, vous parlez d'un
leadership qui est bon pour les
personnes, pour les entreprises et
aussi pour la société dans son
ensemble.

Les entreprises peuvent faire
beaucoup de bien à la société, même
s'il est vrai que tout ce dont la société
a besoin ne peut pas être réalisé par
les entreprises, car elles sont bornées
par la nécessité d'offrir un service
limité et spécifique et de générer des



profits, ce qui fait partie de leur
objectif.

Des États, des communautés et des
familles responsables sont également
nécessaires. Dans votre formation,
efforcez-vous d'atteindre toute la
personne, y compris dans sa
dimension spirituelle, afin qu'à
partir de ces personnes bien formées,
nous puissions contribuer à servir la
société dans toutes ses dimensions.
C'est le fruit de la sanctification de
votre travail bien fait par amour.

Pour transformer le monde, nous
devons commencer par nous-mêmes
et faire de la place à Dieu dans notre
vie, et en particulier dans notre
travail. Des paroles bien connues du
fondateur de l'Opus Dei contiennent
une délimitation très brève et
essentielle du concept de
sanctification du travail, sous la
forme d'un conseil pratique : « À
l’exercice habituel de ta profession,



ajoute un motif surnaturel et tu
auras sanctifié le travail »[8]. Il ne
s'agit pas de faire des choses
différentes, mais de faire les mêmes
choses d'une manière différente,
avec un motif surnaturel qui nous
stimule à faire plus d'efforts et plus
d'amour.

En d'autres termes, l'activité de
travailler devient sainte lorsqu'elle
est accomplie pour un motif
surnaturel. Mais cette affirmation ne
doit pas être comprise comme une
sorte de « morale des seules
intentions » ; il ne s'agit pas, en
termes classiques, de donner la
primauté à la finis operantis comme
indépendante de la finis operis qui
serait privée de sa propre
pertinence.

La finis operantis est la motivation de
celui qui travaille : elle peut être
constituée par des intentions de
différentes natures. La finis operis est



le but de l'activité, qui peut être de
servir le client, d'achever un rapport,
d'atteindre un objectif. Pour servir
efficacement notre travail, il ne suffit
pas d'avoir de bonnes intentions,
mais de parvenir à des faits concrets.
"Pour servir, servir", disait saint
Josémaria.

L'ordre surnaturel assume et élève
cette réalité humaine, de sorte que le
travail est saint s'il « naît de l'amour,
manifeste l'amour, est ordonné à
l'amour » et si cet amour est «
l’amour de Dieu (…) répandu dans
nos cœurs par l’Esprit Saint qui nous
a été donné »[9]. Lorsque nous vivons
cette unité de vie dont saint
Josémaria a tant parlé, cette charité
de Dieu se répand dans tous les pans
de notre travail : rapports, appels,
petits aspects terminés avec amour.
La finis operantis imprègne et
informe de l'intérieur la finis operis
de toutes nos actions.



Le travail est saint, sanctifié, lorsqu'il
est régi et informé par l'amour de
Dieu et par l’amour des autres pour
Dieu. Telle est la substance de ce
"motif surnaturel" qui suffit à
sanctifier le travail ; et il est encore
mieux de comprendre que cette
"intention" tend en soi à la perfection
humaine du travail lui-même : «
Nous ne pouvons pas offrir au
Seigneur quelque chose qui, dans les
limites de notre pauvre humanité, ne
serait pas parfait, sans tache,
soigneusement accompli, même dans
les détails les plus infimes : Dieu
n’accepte pas ce qui est bâclé. Vous
ne présenterez pas un animal qui a
une tare, nous enjoint la Sainte
Écriture, car vous ne seriez pas
agréés [10]. C’est pourquoi, le travail de
chacun d’entre nous, cette tâche qui
occupe nos journées et nos énergies,
doit être une offrande digne du
Créateur, operatio Dei, travail de
Dieu et pour Dieu : en un mot, une



activité bien accomplie,
irréprochable »[11].

Mais il ne faut pas confondre
travailler avec perfection avec le 
perfectionnisme qui peut naître de
l'orgueil et du manque d'ordre. Nous
devons travailler bien dans la
mesure du raisonnable, sachant que
nous avons beaucoup d'occupations
qui demandent notre attention,
auxquelles nous devons aussi
apporter l'amour de Dieu.

Le travail sanctifié n’est pas
seulement un travail qui a sa source
en Dieu et qui est effectué pour Dieu :
il est nécessairement le travail de
Dieu, parce que c’est Dieu qui
sanctifie ; c'est Lui qui aime en
premier et qui rend possible notre
amour à travers l'Esprit Saint, dont
notre charité est une participation.

Pour que Dieu agisse en nous et à
travers notre travail (pour que notre
travail soit l'œuvre de Dieu), nous



devons ouvrir à Dieu des espaces
dans notre journée, des espaces de
prière et d'écoute – à la maison, au
bureau, dans la rue, à l'église – pour
atteindre cette unité avec Dieu qui
permet à Dieu d'entrer dans tout
notre agir.

Sanctifier le travail, pris dans un sens
objectif, externe, structurel (par
exemple, la finance ou la
comptabilité), est inséparable non
seulement de la sanctification par le
travail (dans le quotidien, à travers
l'effort concret pour atteindre des
objectifs de service aux personnes),
mais aussi de la sanctification de soi-
même dans le travail (en grandissant
en amour) qui est la conséquence
nécessaire et immédiate de la
sanctification du travail dans son
aspect subjectif (en tant qu'action de
la personne).

Certes, le travail subjectif non
sanctifié peut contribuer à la



sanctification du monde, dans la
mesure où il contribue à
l'établissement de structures sociales,
économiques, etc. naturellement
efficaces et justes, ce qui est une
partie indispensable de
l'ordonnancement de ces structures
selon Dieu. Pensons ici, par exemple,
aux Objectifs de développement
durable des Nations Unies.

Cependant, seul un travail subjectif
sanctifié – et donc sanctifiant ceux
qui le réalisent – peut
nécessairement coopérer non
seulement à façonner un monde
juste, mais aussi à l'informer avec la
charité du Christ, à le sanctifier.

Naturellement, cette sanctification
du monde de l'intérieur requiert non
pas une mais de nombreuses
personnes qui sanctifient leur travail
et se sanctifient elles-mêmes dans
leur travail, dans toutes les
professions.



Saint Josémaria l'a également affirmé
avec l'expression « les chemins
divins de la terre ont été ouverts ».
Nous avons besoin de beaucoup
d'hommes et de femmes qui veulent
emprunter ces chemins pour élever
le monde de l'intérieur, non pas par
des campagnes organisées et peut-
être idéologiques, qui peuvent être
polarisantes, mais par la croissance
intérieure de chacun à sa place,
ouvert aux autres et accueillant ainsi
la grâce de Dieu qui veut répandre la
foi, l'espérance et la charité autour
de nous.

L'importance particulière du
travail de direction

Vous avez un grand objectif devant
vous, celui de former des chefs
d'entreprise, qui créeront le contexte
dans lequel beaucoup d'autres
travailleront et se développeront en
tant que personnes à travers leur
travail. C'est une lourde tâche que de



préparer des personnes qui ont
autant de responsabilités.

Souvent, ils ne disposent pas de
formules claires sur la manière
d'interpréter un problème ou de
résoudre une situation. En général, le
travail de management implique un
ensemble d'activités, telles que la
prévision, l'organisation, la
coordination et le contrôle du
développement et des résultats de
l'activité d'une organisation.

Face à une réalité aussi complexe et
variable, il est compréhensible que,
lorsqu'on théorise sur la nature de la
fonction de management ou qu'on en
analyse la pratique, des
interprétations plus ou moins
diverses émergent[12]. C'est pourquoi
la formation d'un manager ne passe
pas seulement par la mémorisation
de principes ou la collecte d'outils de
marketing, de finance, de stratégie
ou de comptabilité, mais aussi par



une intelligence prudentielle qui
s'acquiert normalement par une
expérience bien assimilée.

La responsabilité d'un manager exige
l'exercice de la prudence, qui est la
vertu la plus appropriée au travail de
management. Nous pouvons
rappeler ici une affirmation bien
connue de saint Thomas d'Aquin : «
Que les sages nous enseignent, que
les saints prient pour nous, que les
prudents nous gouvernent ».

Grâce aux sessions de la méthode des
cas, vos étudiants apprennent à faire
preuve de prudence, à se poser les
questions-clés, à approfondir les
arguments, à comprendre les points
de vue des autres sans préjugés et à
changer d'avis.

Dans son expression la plus générale,
la prudence exige une connaissance
suffisante du passé (les antécédents
des questions en jeu), une attention
aux circonstances qui délimitent la



question actuelle et une prévision
des effets futurs des décisions
possibles.

« La prudence, en plus d'être
l'habitus perfectif de ce type
d'activité (praxis), est la seule vertu
intellectuelle dont l'objet est moral,
c'est-à-dire qu'elle agit comme une
sorte de pont entre les deux
dimensions, qui nous permet de
réconcilier la pensée et l'action ».

En faisant preuve de prudence en
matière de leadership, les
participants à vos programmes
s'épanouiront en tant qu'individus,
moralement et intellectuellement, et
seront en mesure de créer des
environnements dans lesquels
d'autres personnes s'épanouiront,
contribuant ainsi à l'amélioration de
la société.

D'autres caractéristiques d'un bon
travail de direction, me semble-t-il,
sont l'ouverture d'esprit et la



flexibilité. Ouverture d'esprit, pour
apprendre de l'expérience et de
l'étude. Ouverture d'esprit pour
comprendre les changements
nécessaires à une époque nouvelle.
Ouverture d'esprit pour accepter et
apprécier les suggestions ou les
explications des autres, sans se
précipiter, ni admettre de préjugés.
Savoir écouter.

Ouverture pour ne pas couper
arbitrairement les initiatives, mais
pour les promouvoir et les canaliser.
Ouverture pour saisir et accepter les
opportunités de changement ; en
particulier, ouverture d'esprit pour
changer d'avis : comme le disait saint
Josémaria, « nous ne sommes pas
comme les fleuves que l'on ne peut
pas refouler ».

Enfin, ouverture du cœur, pour
comprendre et aimer les autres. Cette
ouverture nous permet d'accepter les
autres tels qu'ils sont, sans les juger



et sans nous laisser emporter par les
préjugés, tout en les poussant à
s'améliorer. Il s'agit d'être un pont
pour les personnes qui pensent
différemment. Vous pouvez très bien
travailler avec des personnes qui ont
une foi différente ou qui n'ont pas de
foi, et qui suivent des modes de vie
que vous ne partagez pas, mais des
personnes qui ont généralement
toujours un bon bagage, sur lequel
vous pouvez construire une amitié et
un projet commun au sein de
l'entreprise.

En ce qui concerne la flexibilité, il est
évident qu'elle s'oppose à la rigidité,
mais elle ne s'oppose pas à la force.
C'est la capacité d'accepter et de
décider des exceptions nécessaires
ou souhaitables. Dans ce contexte, je
pense qu'il est également intéressant
de mentionner l'importance de
promouvoir la liberté intérieure des
employés à tous les niveaux



professionnels, en donnant la raison
de ce qui est commandé.

Ils doivent vouloir bien faire leur
travail pour mieux servir. Dans le
même ordre d'idées, un bon travail
de gestion évite les excès de contrôles
et de détails lorsqu'il s'agit de confier
une affaire. Le micro management en
tant que mode de gestion crée des
marionnettes, et non des personnes
matures dotées de leur propre
jugement.

Il faut également souligner
l'importance de savoir déléguer en
fonction des circonstances des
personnes et des environnements.
Cela me rappelle ce qu'écrivait saint
Josémaria dans un contexte plus
large : « On ne peut pas utiliser les
mêmes moyens avec tous. En cela
aussi, nous devons imiter le
comportement des mères : leur
justice est de traiter inégalement les
enfants inégaux »[13].



Certains, les plus jeunes, ont besoin
d'un suivi et d'un retour d'expérience
afin d'acquérir le plus rapidement
possible celle qui est nécessaire pour
bien faire leur travail. D'autres, plus
mûrs, ont besoin d'un coaching qui
leur permette d'apprendre à prendre
leurs propres décisions. Et il arrive
un moment où ils peuvent travailler
sans suivi, car le manager peut leur
déléguer en toute confiance et sans
inquiétude. Mais tous deux ont
besoin de la confiance, de la
proximité et de l'amitié de leurs
managers.

L'activité de management nécessite
généralement de canaliser des
éléments et des actions divers vers
un objectif commun. Il faut donc une
capacité de synthèse suffisante qui,
tout en maintenant l'attention qui
distingue les différents éléments de
la question, parvient à les unir dans
une dimension finale commune. C'est
là qu'intervient ce que beaucoup



appellent la finalité de l'entreprise,
qui inclut l'attention à ses
nombreuses parties prenantes – 
stakeholders –, de sorte que l'activité
managériale unifie les efforts de
tous.

La pertinence particulière du travail
de direction réside évidemment dans
le fait que l'efficacité du travail des
autres, leur développement
personnel par le travail, ainsi que la
culture et le ton de l'entreprise
dépendent dans une large mesure de
ce travail. D'où un aspect particulier
de la responsabilité managériale.

Le poste de direction n'est pas un
privilège, mais un service et une
responsabilité, qui consiste à créer
un contexte efficace pour le travail
des autres. Par conséquent, un
manager doit encourager la
disposition intérieure qui pousse à
entreprendre résolument ses propres
tâches.



Ici, vous formez ces managers non
seulement par des cours et un travail
d'équipe, mais aussi en créant une
ambiance de travail bien fait – qui
comprend de nombreux aspects : des
jardins bien entretenus, des tableaux
propres, des cours bien préparés
avec des conclusions claires et
frappantes – et de joie et de
proximité humaine, d'attention aux
personnes.

Bref, ce ton d'amitié où chacun
perçoit qu'il compte vraiment et qu'il
est aimé, explique l'ouverture et la
joie que l'on peut voir dans votre
école et lors des réunions d'anciens
élèves.

Merci beaucoup.

[1] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, no 47.



[2] Cf. saint Jean-Paul II, Discours du 3
juillet 1986, no 3.

[3] Sur le choix existentiel de la fin
ultime, en tant qu'acte de liberté, cf.
C. Fabro, Riflessioni sulla libertà,
Maggioli, Rimini 1983, pp. 43-51 ;
57-85.

[4] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, no 48.

[5] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, no 47.

[6] Léon XIV, Discours au corps
diplomatique, 16-V-2025

[7] Saint Josémaria, Instruction, 19
mars 1934, no 33.

[8] Saint Josémaria, Chemin, no 359.

[9] Cf. Rm 5, 5.

[10] Cf. Lev XXII, 20.



[11] Saint Josémaria, Amis de Dieu, no

55.

[12] Cf. par exemple G. Scalzo et S.
García Álvarez, Management as
practice: an approach to the nature of
managerial work, in " Business and
Humanism ", XXI (2018) pp. 95-118.

[13] Saint Josémaria, Lettre 29-IX-1957,
no 25.

Fernando Ocáriz, prélat de
l'Opus Dei

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/le-prelat-
au-50eme-anniversaire-de-liese-a-

madrid-sanctifier-le-travail-
transformer-le-monde-un-leadership-

au-sens-chretien/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/le-prelat-au-50eme-anniversaire-de-liese-a-madrid-sanctifier-le-travail-transformer-le-monde-un-leadership-au-sens-chretien/
https://opusdei.org/fr-cm/article/le-prelat-au-50eme-anniversaire-de-liese-a-madrid-sanctifier-le-travail-transformer-le-monde-un-leadership-au-sens-chretien/
https://opusdei.org/fr-cm/article/le-prelat-au-50eme-anniversaire-de-liese-a-madrid-sanctifier-le-travail-transformer-le-monde-un-leadership-au-sens-chretien/
https://opusdei.org/fr-cm/article/le-prelat-au-50eme-anniversaire-de-liese-a-madrid-sanctifier-le-travail-transformer-le-monde-un-leadership-au-sens-chretien/
https://opusdei.org/fr-cm/article/le-prelat-au-50eme-anniversaire-de-liese-a-madrid-sanctifier-le-travail-transformer-le-monde-un-leadership-au-sens-chretien/
https://opusdei.org/fr-cm/article/le-prelat-au-50eme-anniversaire-de-liese-a-madrid-sanctifier-le-travail-transformer-le-monde-un-leadership-au-sens-chretien/

	Le prélat au 50ème anniversaire de l'IESE à Madrid : « Sanctifier le travail, transformer le monde : un leadership au sens chrétien ».

