
opusdei.org

Le Pape François à
Strasbourg

Le Pape François s'est rendu
mardi 25 novembre devant le
Parlement européen et le
Conseil de l’Europe à
Strasbourg. Vingt-six ans se
sont écoulés depuis le discours
de Jean-Paul II au Parlement
européen. En 1988, Jean-Paul II
parlait à des députés de douze
pays, élus pour représenter 330
millions de citoyens. Le Pape
François a parlé à des députés
européens provenant de vingt-
huit pays, qui représentent plus
d’un demi-milliard de
personnes.



26/11/2014

DISCOURS DU PAPE FRANÇOIS

AU PARLEMENT EUROPÉEN

(le discours au Conseil de l'Europe
est disponible dans la rubrique "A
lire aussi", dans la colonne de
droite)

Strasbourg

Mardi 25 novembre 2014

source : vatican.va

Monsieur le Président, Mesdames et
Messieurs les Vice-présidents,

Honorables Députés Européens,

Personnes qui travaillent à des titres
divers dans cet hémicycle,

Chers amis,

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html


Je vous remercie pour l'invitation à
prendre la parole devant cette
institution fondamentale de la vie de
l'Union Européenne, et pour
l'opportunité qui m'est offerte de
m'adresser, à travers vous, à plus de
cinq cents millions de citoyens des 28
pays membres que vous représentez.
Je désire exprimer une gratitude
particulière à vous, Monsieur le
Président du Parlement, pour les
paroles cordiales de bienvenue que
vous m'avez adressées, au nom de
tous les membres de l'Assemblée.

Ma visite a lieu plus d'un quart de
siècle après celle accomplie par le
Pape Jean Paul II. Beaucoup de
choses ont changé depuis lors, en
Europe et dans le monde entier. Les
blocs opposés qui divisaient alors le
continent en deux n'existent plus, et
le désir que « l'Europe, se donnant
souverainement des institutions
libres, puisse un jour se déployer aux
dimensions que lui ont données la

https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/index_fr.htm


géographie et plus encore l'histoire
»[1], se réalise lentement.

À côté d'une Union Européenne plus
grande, il y a aussi un monde plus
complexe, et en fort mouvement. Un
monde toujours plus interconnecté et
globalisé, et donc de moins en moins
« eurocentrique ». À une Union plus
étendue, plus influente, semble
cependant s'adjoindre l'image d'une
Europe un peu vieillie et comprimée,
qui tend à se sentir moins
protagoniste dans un contexte qui la
regarde souvent avec distance,
méfiance, et parfois avec suspicion.

En m'adressant à vous aujourd'hui, à
partir de ma vocation de pasteur, je
désire adresser à tous les citoyens
européens un message d'espérance et
d'encouragement.

Un message d'espérance fondé sur la
confiance que les difficultés peuvent
devenir des promotrices puissantes
d'unité, pour vaincre toutes les peurs

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftn1


que l'Europe – avec le monde entier –
est en train de traverser. L'espérance
dans le Seigneur qui transforme le
mal en bien, et la mort en vie.

Encouragement pour revenir à la
ferme conviction des Pères
fondateurs de l'Union Européenne,
qui ont souhaité un avenir fondé sur
la capacité de travailler ensemble
afin de dépasser les divisions, et
favoriser la paix et la communion
entre tous les peuples du continent.
Au centre de cet ambitieux projet
politique il y avait la confiance en
l'homme, non pas tant comme
citoyen, ni comme sujet économique,
mais en l'homme comme personne
dotée d'une dignité transcendante.

Je tiens avant tout à souligner le lien
étroit qui existe entre ces deux
paroles : « dignité » et «
transcendante ».

La « dignité » est une parole-clé qui a
caractérisé la reprise du second



après guerre. Notre histoire récente
se caractérise par l'indubitable
centralité de la promotion de la
dignité humaine contre les violences
multiples et les discriminations qui,
même en Europe, n'ont pas manqué
dans le cours des siècles. La
perception de l'importance des droits
humains naît justement comme
aboutissement d'un long chemin, fait
de multiples souffrances et sacrifices,
qui a contribué à former la
conscience du caractère précieux, de
l'unicité qu'on ne peut répéter de
toute personne humaine
individuelle. Cette conscience
culturelle trouve son fondement, non
seulement dans les évènements de
l'histoire, mais surtout dans la
pensée européenne, caractérisée par
une riche rencontre, dont les
nombreuses sources lointaines
proviennent « de la Grèce et de
Rome, de fonds celtes, germaniques
et slaves, et du christianisme qui l'a
profondément pétrie»[2], donnant

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftn2


lieu justement au concept de «
personne ».

Aujourd'hui, la promotion des droits
humains joue un rôle central dans
l'engagement de l'Union Européenne,
en vue de favoriser la dignité de la
personne, en son sein comme dans
ses rapports avec les autres pays. Il
s'agit d'un engagement important et
admirable, puisque trop de situations
subsistent encore dans lesquelles les
êtres humains sont traités comme
des objets dont on peut programmer
la conception, la configuration et
l'utilité, et qui ensuite peuvent être
jetés quand ils ne servent plus, parce
qu'ils deviennent faibles, malades ou
vieux.

Quelle dignité existe vraiment,
quand manque la possibilité
d'exprimer librement sa pensée ou
de professer sans contrainte sa foi
religieuse ? Quelle dignité est
possible, sans un cadre juridique



clair, qui limite le domaine de la
force et qui fasse prévaloir la loi sur
la tyrannie du pouvoir ? Quelle
dignité peut jamais avoir un homme
ou une femme qui fait l'objet de toute
sorte de discriminations ? Quelle
dignité pourra jamais avoir une
personne qui n'a pas de nourriture
ou le minimum nécessaire pour vivre
et, pire encore, qui n'a pas le travail
qui l'oint de dignité ?

Promouvoir la dignité de la personne
signifie reconnaître qu'elle possède
des droits inaliénables dont elle ne
peut être privée au gré de certains, et
encore moins au bénéfice d'intérêts
économiques.

Mais il convient de faire attention
pour ne pas tomber dans des
équivoques qui peuvent naître d'un
malentendu sur le concept de droits
humains et de leur abus paradoxal. Il
y a en effet aujourd'hui la tendance à
une revendication toujours plus



grande des droits individuels – je suis
tenté de dire individualistes –, qui
cache une conception de la personne
humaine détachée de tout contexte
social et anthropologique, presque
comme une « monade » (μονάς),
toujours plus insensible aux autres «
monades » présentes autour de soi.
Au concept de droit, celui - aussi
essentiel et complémentaire - de
devoir, ne semble plus associé, de
sorte qu'on finit par affirmer les
droits individuels sans tenir compte
que tout être humain est lié à un
contexte social dans lequel ses droits
et devoirs sont connexes à ceux des
autres et au bien commun de la
société elle-même.

Par conséquent je considère qu'il est
plus que jamais vital d'approfondir
aujourd'hui une culture des droits
humains qui puisse sagement relier
la dimension individuelle, ou mieux,
personnelle, à celle de bien commun,
de ce « nous-tous » formé d'individus,



de familles et de groupes
intermédiaires qui s'unissent en
communauté sociale[3]. En effet, si le
droit de chacun n'est pas
harmonieusement ordonné au bien
plus grand, il finit par se concevoir
comme sans limites et, par
conséquent, devenir source de
conflits et de violences.

Parler de la dignité transcendante de
l'homme signifie donc faire appel à
sa nature, à sa capacité innée de
distinguer le bien du mal, à cette «
boussole » inscrite dans nos cœurs et
que Dieu a imprimée dans l'univers
créé[4] ; cela signifie surtout de
regarder l'homme non pas comme
un absolu, mais comme un être
relationnel. Une des maladies que je
vois la plus répandue aujourd'hui en
Europe est la solitude, précisément
de celui qui est privé de liens. On la
voit particulièrement chez les
personnes âgées, souvent
abandonnées à leur destin, comme

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftn3
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftn4


aussi chez les jeunes privés de points
de référence et d'opportunités pour
l'avenir ; on la voit chez les
nombreux pauvres qui peuplent nos
villes ; on la voit dans le regard
perdu des migrants qui sont venus ici
en recherche d'un avenir meilleur.

Cette solitude a été ensuite accentuée
par la crise économique, dont les
effets perdurent encore, avec des
conséquences dramatiques du point
de vue social. On peut constater
qu'au cours des dernières années, à
côté du processus d'élargissement de
l'Union Européenne, s'est accrue la
méfiance des citoyens vis-à-vis des
institutions considérées comme
distantes, occupées à établir des
règles perçues comme éloignées de la
sensibilité des peuples particuliers,
sinon complètement nuisibles. D'un
peu partout on a une impression
générale de fatigue, de vieillissement,
d'une Europe grand-mère et non plus
féconde et vivante. Par conséquent,



les grands idéaux qui ont inspiré
l'Europe semblent avoir perdu leur
force attractive, en faveur de la
technique bureaucratique de ses
institutions.

À cela s'ajoutent des styles de vie un
peu égoïstes, caractérisés par une
opulence désormais insoutenable et
souvent indifférente au monde
environnant, surtout aux plus
pauvres. On constate avec regret une
prévalence des questions techniques
et économiques au centre du débat
politique, au détriment d'une
authentique orientation
anthropologique[5]. L'être humain
risque d'être réduit à un simple
engrenage d'un mécanisme qui le
traite à la manière d'un bien de
consommation à utiliser, de sorte
que – nous le remarquons
malheureusement souvent – lorsque
la vie n'est pas utile au
fonctionnement de ce mécanisme
elle est éliminée sans trop de

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftn5


scrupule, comme dans le cas des
malades, des malades en phase
terminale, des personnes âgées
abandonnées et sans soin, ou des
enfants tués avant de naître.

C'est une grande méprise qui advient
« quand l'absolutisation de la
technique prévaut »[6], ce qui finit
par produire « une confusion entre la
fin et moyens »[7]. Résultat
inévitable de la « culture du déchet »
et de la « mentalité de consommation
exagérée ». Au contraire, affirmer la
dignité de la personne c'est
reconnaître le caractère précieux de
la vie humaine, qui nous est donnée
gratuitement et qui ne peut, pour
cette raison, être objet d'échange ou
de commerce. Dans votre vocation de
parlementaires, vous êtes aussi
appelés à une grande mission, bien
qu'elle puisse sembler inutile :
prendre soin de la fragilité, de la
fragilité des peuples et des
personnes. Prendre soin de la

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftn6
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftn7


fragilité veut dire force et tendresse,
lutte et fécondité, au milieu d'un
modèle fonctionnaliste et privatisé
qui conduit inexorablement à la «
culture du déchet ». Prendre soin de
la fragilité de la personne et des
peuples signifie garder la mémoire et
l'espérance ; signifie prendre en
charge la personne présente dans sa
situation la plus marginale et
angoissante et être capable de
l'oindre de dignité[8].

Comment donc redonner espérance
en l'avenir, de sorte que, à partir des
jeunes générations, on retrouve la
confiance afin de poursuivre le
grand idéal d'une Europe unie et en
paix, créative et entreprenante,
respectueuse des droits et consciente
de ses devoirs ?

Pour répondre à cette question,
permettez-moi de recourir à une
image. Une des fresques les plus
célèbres de Raphaël qui se trouvent

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftn8


au Vatican représente la dite École
d'Athènes. Au centre se trouvent
Platon et Aristote. Le premier a le
doigt qui pointe vers le haut, vers le
monde des idées, nous pourrions
dire vers le ciel ; le second tend la
main en avant, vers celui qui
regarde, vers la terre, la réalité
concrète. Cela me parait être une
image qui décrit bien l'Europe et son
histoire, faite de la rencontre
continuelle entre le ciel et la terre, où
le ciel indique l'ouverture à la
transcendance, à Dieu, qui a depuis
toujours caractérisé l'homme
européen, et la terre qui représente
sa capacité pratique et concrète à
affronter les situations et les
problèmes.

L'avenir de l'Europe dépend de la
redécouverte du lien vital et
inséparable entre ces deux éléments.
Une Europe qui n'a plus la capacité
de s'ouvrir à la dimension
transcendante de la vie est une



Europe qui lentement risque de
perdre son âme, ainsi que cet « esprit
humaniste » qu'elle aime et défend
cependant.

Précisément à partir de la nécessité
d'une ouverture au transcendant, je
veux affirmer la centralité de la
personne humaine, qui se trouve
autrement à la merci des modes et
des pouvoirs du moment. En ce sens
j'estime fondamental, non seulement
le patrimoine que le christianisme a
laissé dans le passé pour la
formation socioculturelle du
continent, mais surtout la
contribution qu'il veut donner,
aujourd'hui et dans l'avenir, à sa
croissance. Cette contribution n'est
pas un danger pour la laïcité des
États ni pour l'indépendance des
institutions de l'Union, mais au
contraire un enrichissement. Les
idéaux qui l'ont formée dès l'origine
le montrent bien: la paix, la
subsidiarité et la solidarité



réciproque, un humanisme centré
sur le respect de la dignité de la
personne.

Je désire donc renouveler la
disponibilité du Saint Siège et de
l'Église catholique – à travers la
Commission des Conférences
Épiscopales Européennes (COMECE)
– pour entretenir un dialogue
profitable, ouvert et transparent avec
les institutions de l'Union
Européenne. De même, je suis
convaincu qu'une Europe capable de
mettre à profit ses propres racines
religieuses, sachant en recueillir la
richesse et les potentialités, peut être
plus facilement immunisée contre les
nombreux extrémismes qui déferlent
dans le monde d'aujourd'hui, et aussi
contre le grand vide d'idées auquel
nous assistons en Occident, parce
que « c'est l'oubli de Dieu, et non pas
sa glorification, qui engendre la
violence »[9].

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftn9


Nous ne pouvons pas ici ne pas
rappeler les nombreuses injustices et
persécutions qui frappent
quotidiennement les minorités
religieuses, en particulier
chrétiennes, en divers endroits du
monde. Des communautés et des
personnes sont l'objet de violences
barbares : chassées de leurs maisons
et de leurs patries ; vendues comme
esclaves ; tuées, décapitées, crucifiées
et brulées vives, sous le silence
honteux et complice de beaucoup.

La devise de l'Union Européenne est
Unité dans la diversité, mais l'unité
ne signifie pas uniformité politique,
économique, culturelle ou de pensée.
En réalité, toute unité authentique
vit de la richesse des diversités qui la
composent : comme une famille qui
est d'autant plus unie que chacun des
siens peut être, sans crainte,
davantage soi-même. Dans ce sens,
j'estime que l'Europe est une famille
des peuples, lesquels pourront sentir



les institutions de l'Union proches
dans la mesure où elles sauront
sagement conjuguer l'idéal de l'unité
à laquelle on aspire, à la diversité
propre de chacun, valorisant les
traditions particulières, prenant
conscience de son histoire et de ses
racines, se libérant de nombreuses
manipulations et phobies. Mettre au
centre la personne humaine signifie
avant tout faire en sorte qu'elle
exprime librement son visage et sa
créativité, au niveau des individus
comme au niveau des peuples.

D'autre part, les particularités de
chacun constituent une richesse
authentique dans la mesure où elles
sont mises au service de tous. Il faut
toujours se souvenir de l'architecture
propre de l'Union Européenne, basée
sur les principes de solidarité et de
subsidiarité, de sorte que l'aide
mutuelle prévale, et que l'on puisse
marcher dans la confiance
réciproque.



Dans cette dynamique d'unité-
particularité, se pose à vous,
Mesdames et Messieurs les
Eurodéputés, l'exigence de maintenir
vivante la démocratie, la démocratie
des peuples d'Europe. Il est connu
qu'une conception uniformisante de
la mondialité touche la vitalité du
système démocratique, affaiblissant
le débat riche, fécond et constructif
des organisations et des partis
politiques entre eux.

On court ainsi le risque de vivre dans
le règne de l'idée, de la seule parole,
de l'image, du sophisme… et de finir
par confondre la réalité de la
démocratie avec un nouveau
nominalisme politique. Maintenir
vivante la démocratie en Europe
demande d'éviter les « manières
globalisantes » de diluer la réalité :
les purismes angéliques, les
totalitarismes du relativisme, les
fondamentalismes anhistoriques, les



éthiques sans bonté, les
intellectualismes sans sagesse[10].

Maintenir vivante la réalité des
démocraties est un défi de ce
moment historique, en évitant que
leur force réelle – force politique
expressive des peuples – soit écartée
face à la pression d'intérêts
multinationaux non universels, qui
les fragilisent et les transforment en
systèmes uniformisés de pouvoir
financier au service d'empires
inconnus. C'est un défi
qu'aujourd'hui l'histoire vous lance.

Donner espérance à l'Europe ne
signifie pas seulement reconnaître la
centralité de la personne humaine,
mais implique aussi d'en favoriser
les capacités. Il s'agit donc d'y
investir ainsi que dans les domaines
où ses talents se forment et portent
du fruit. Le premier domaine est
surement celui de l'éducation, à
partir de la famille, cellule

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftn10


fondamentale et élément précieux de
toute société. La famille unie,
féconde et indissoluble porte avec
elle les éléments fondamentaux pour
donner espérance à l'avenir. Sans
cette solidité, on finit par construire
sur le sable, avec de graves
conséquences sociales. D'autre part,
souligner l'importance de la famille
non seulement aide à donner des
perspectives et l'espérance aux
nouvelles générations, mais aussi
aux nombreuses personnes âgées,
souvent contraintes à vivre dans des
conditions de solitude et d'abandon
parce qu'il n'y a plus la chaleur d'un
foyer familial en mesure de les
accompagner et de les soutenir.

À côté de la famille, il y a les
institutions éducatives : écoles et
universités. L'éducation ne peut se
limiter à fournir un ensemble de
connaissances techniques, mais elle
doit favoriser le processus plus
complexe de croissance de la



personne humaine dans sa totalité.
Les jeunes d'aujourd'hui demandent
à pouvoir avoir une formation
adéquate et complète pour regarder
l'avenir avec espérance, plutôt
qu'avec désillusion. Ensuite, les
potentialités créatives de l'Europe
dans divers domaines de la
recherche scientifique, dont certains
ne sont pas encore complètement
explorés, sont nombreuses. Il suffit
de penser par exemple aux sources
alternatives d'énergie, dont le
développement servirait beaucoup à
la protection de l'environnement.

L'Europe a toujours été en première
ligne dans un louable engagement en
faveur de l'écologie. Notre terre a en
effet besoin de soins continus et
d'attentions ; chacun a une
responsabilité personnelle dans la
protection de la création, don
précieux que Dieu a mis entre les
mains des hommes. Cela signifie,
d'une part, que la nature est à notre



disposition, que nous pouvons en
jouir et en faire un bon usage ; mais,
d'autre part, cela signifie que nous
n'en sommes pas les propriétaires.
Gardiens, mais non propriétaires.
Par conséquent, nous devons l'aimer
et la respecter, tandis qu'« au
contraire, nous sommes souvent
guidés par l'orgueil de dominer, de
posséder, de manipuler, d'exploiter;
nous ne la "gardons" pas, nous ne la
respectons pas, nous ne la
considérons pas comme un don
gratuit dont il faut prendre soin»[11].
Respecter l'environnement signifie
cependant non seulement se limiter
à éviter de le défigurer, mais aussi
l'utiliser pour le bien. Je pense
surtout au secteur agricole, appelé à
donner soutien et nourriture à
l'homme. On ne peut tolérer que des
millions de personnes dans le monde
meurent de faim, tandis que des
tonnes de denrées alimentaires sont
jetées chaque jour de nos tables. En
outre, respecter la nature, nous

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftn11


rappelle que l'homme lui-même en
est une partie fondamentale. À côté
d'une écologie environnementale, il
faut donc une écologie humaine,
faite du respect de la personne, que
j'ai voulu rappeler aujourd'hui en
m'adressant à vous.

Le deuxième domaine dans lequel
fleurissent les talents de la personne
humaine, c'est le travail. Il est temps
de favoriser les politiques de
l'emploi, mais il est surtout
nécessaire de redonner la dignité au
travail, en garantissant aussi
d'adéquates conditions pour sa
réalisation. Cela implique, d'une part,
de repérer de nouvelles manières de
conjuguer la flexibilité du marché
avec les nécessités de stabilité et de
certitude des perspectives d'emploi,
indispensables pour le
développement humain des
travailleurs ; d'autre part, cela
signifie favoriser un contexte social
adéquat, qui ne vise pas



l'exploitation des personnes, mais à
garantir, à travers le travail, la
possibilité de construire une famille
et d'éduquer les enfants.

De même, il est nécessaire
d'affronter ensemble la question
migratoire. On ne peut tolérer que la
Mer Méditerranéenne devienne un
grand cimetière ! Dans les barques
qui arrivent quotidiennement sur les
côtes européennes, il y a des hommes
et des femmes qui ont besoin
d'accueil et d'aide. L'absence d'un
soutien réciproque au sein de l'Union
Européenne risque d'encourager des
solutions particularistes aux
problèmes, qui ne tiennent pas
compte de la dignité humaine des
immigrés, favorisant le travail
d'esclave et des tensions sociales
continuelles. L'Europe sera en
mesure de faire face aux
problématiques liées à l'immigration
si elle sait proposer avec clarté sa
propre identité culturelle et mettre



en acte des législations adéquates qui
sachent en même temps protéger les
droits des citoyens européens et
garantir l'accueil des migrants ; si
elle sait adopter des politiques justes,
courageuses et concrètes qui aident
leurs pays d'origine dans le
développement sociopolitique et
dans la résolution des conflits
internes – cause principale de ce
phénomène – au lieu des politiques
d'intérêt qui accroissent et
alimentent ces conflits. Il est
nécessaire d'agir sur les causes et
non seulement sur les effets.

Monsieur le Président, Excellences,
Mesdames et Messieurs les Députés,

La conscience de sa propre identité
est nécessaire aussi pour dialoguer
de manière prospective avec les États
qui ont demandé d'entrer pour faire
partie de l'Union Européenne à
l'avenir. Je pense surtout à ceux de
l'aire balkanique pour lesquels



l'entrée dans l'Union Européenne
pourra répondre à l'idéal de paix
dans une région qui a grandement
souffert des conflits dans le passé.
Enfin, la conscience de sa propre
identité est indispensable dans les
rapports avec les autres pays voisins,
particulièrement avec ceux qui
bordent la Méditerranée, dont
beaucoup souffrent à cause de
conflits internes et de la pression du
fondamentalisme religieux ainsi que
du terrorisme international.

À vous législateurs, revient le devoir
de protéger et de faire grandir
l'identité européenne, afin que les
citoyens retrouvent confiance dans
les institutions de l'Union et dans le
projet de paix et d'amitié qui en est le
fondement. Sachant que « plus
grandit le pouvoir de l'homme plus
s'élargit le champ de ses
responsabilités, personnelles et
communautaires »[12]. Je vous

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftn12


exhorte donc à travailler pour que
l'Europe redécouvre sa bonne âme.

Un auteur anonyme du IIème siècle a
écrit que « les chrétiens représentent
dans le monde ce qu'est l'âme dans le
corps » [13]. Le rôle de l'âme est de
soutenir le corps, d'en être la
conscience et la mémoire historique.
Et une histoire bimillénaire lie
l'Europe et le christianisme. Une
histoire non exempte de conflits et
d'erreurs, et aussi de péchés, mais
toujours animée par le désir de
construire pour le bien. Nous le
voyons dans la beauté de nos villes,
et plus encore dans celle des
multiples œuvres de charité et
d'édification humaine commune qui
parsèment le continent. Cette
histoire, en grande partie, est encore
à écrire. Elle est notre présent et
aussi notre avenir. Elle est notre
identité. Et l'Europe a fortement
besoin de redécouvrir son visage
pour grandir, selon l'esprit de ses

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftn13


Pères fondateurs, dans la paix et
dans la concorde, puisqu'elle-même
n'est pas encore à l'abri de conflits.

Chers Eurodéputés, l'heure est venue
de construire ensemble l'Europe qui
tourne, non pas autour de
l'économie, mais autour de la
sacralité de la personne humaine,
des valeurs inaliénables ; l'Europe
qui embrasse avec courage son passé
et regarde avec confiance son avenir
pour vivre pleinement et avec
espérance son présent. Le moment
est venu d'abandonner l'idée d'une
Europe effrayée et repliée sur elle-
même, pour susciter et promouvoir
l'Europe protagoniste, porteuse de
science, d'art, de musique, de valeurs
humaines et aussi de foi. L'Europe
qui contemple le ciel et poursuit des
idéaux ; l'Europe qui regarde, défend
et protège l'homme ; l'Europe qui
chemine sur la terre sûre et solide,
précieux point de référence pour
toute l'humanité !



Merci.

[1] Jean Paul II, Discours au
Parlement Européen, 11 octobre
1988, n. 5.

[2] Jean-Paul II, Discours à
l'Assemblée parlementaire du Conseil
de l'Europe, 8 octobre 1988.

[3] Cf. Benoît XVI, Caritas in veritate,
n. 7 ; Conc. Œcum. Vat. II, Const. Past.
Gaudium et spes, n. 26.

[4] Cf. Compendiumde la Doctrine
Sociale de l'Église, n. 37.

[5] Cf. Evangelii gaudium, n. 55.

[6]Benoît XVI, Caritas in veritate, n.
71.

[7]Ibid.

[8] Cf. Evangelii gaudium, n. 209.

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1988/october/documents/hf_jp-ii_spe_19881011_european-parliament_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1988/october/documents/hf_jp-ii_spe_19881011_european-parliament_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1988/october/documents/hf_jp-ii_spe_19881011_european-parliament_fr.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1988/october/documents/hf_jp-ii_spe_19881008_european-council_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1988/october/documents/hf_jp-ii_spe_19881008_european-council_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1988/october/documents/hf_jp-ii_spe_19881008_european-council_fr.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_cons_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_cons_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_cons_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftnref5
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_fr.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftnref7
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftnref8
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


[9] Benoît XVI, Discours aux
Membres du Corps Diplomatique, 7
janvier 2013.

[10]Cf. Evangelii gaudium, n. 231.

[11]François, Audience générale, 5
juin 2013.

[12]Gaudium et spes, 34.

[13]Cf. Lettre à Diognète, 6.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-cm/article/le-pape-

francois-a-strasbourg/ (21/01/2026)

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftnref9
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico_fr.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftnref10
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftnref11
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/audiences/2013/documents/papa-francesco_20130605_udienza-generale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/audiences/2013/documents/papa-francesco_20130605_udienza-generale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftnref12
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_cons_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_cons_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html#_ftnref13
https://opusdei.org/fr-cm/article/le-pape-francois-a-strasbourg/
https://opusdei.org/fr-cm/article/le-pape-francois-a-strasbourg/
https://opusdei.org/fr-cm/article/le-pape-francois-a-strasbourg/

	Le Pape François à Strasbourg

