
opusdei.org

Le message social de
l’Église deviendra
crédible si les
œuvres en
témoignent

Professeur Enrique Colom,
professeur titulaire de
Théologie Morale à l’Université
Pontificale de la Sainte-Croix,
Rome, Italie

01/01/2009

La doctrine sociale de l’Église chez
saint Josémaria



L’abbé Enrique Colom est professeur
titulaire de Théologie Morale (Justice
et Doctrine Sociale) à l’Université
Pontificale de la Sainte-Croix. Il a
rencontré saint Josémaria en octobre
1960, quelques mois après avoir
demandé l’admission à l’Opus Dei. À
partir de là, et jusqu’en 1971, il a
revu presque tous les ans le
fondateur lorsque celui-ci se rendait
en Espagne. C’est en 1971 qu’il partit
à Rome pour faire des études de
Théologie. Il fut ordonné prêtre en
1974 et vécut à Rome jusqu’en 1976.
Il eut donc l’occasion durant ces
années-là de fréquenter de plus près
saint Josémaria, très souvent entouré
de nombreuses autres personnes.
Après des années de travail pastoral
au Chili, il revint à Rome en tant que
professeur de Théologie. Il est l’un
des éditeurs du Dictionnaire de la
Doctrine Sociale de l’Église, publié
par le conseil pontifical « Justice et
Paix » dont il est consulteur.



- Avez-vous pensé alors que vous
étiez près d’un saint ?

J’ai eu une relation limitée avec saint
Josémaria. Je pense que je le connais
davantage à travers ses écrits, son
travail de gouvernement et l’esprit
qu’il nous a transmis. Dans ce sens,
j’ai toujours pensé qu’il était saint
puisque ce qui l’intéressait
absolument c’était notre union à
Dieu et notre service aux autres, par
amour de Dieu. Certes, on pouvait
percevoir cela en le côtoyant, en
l’écoutant, en le voyant agir. Souvent
il s’agissait d’indications ou de faits
banals qui laissaient transparaître sa
présence à Dieu et ses égards vis-à-
vis des autres. De toutes façons, il
faut s’en à ce qu’il avait si bien
compris : la sainteté sur terre n’est
pas exempte de défauts : « Je n’ai
jamais aimé ces biographies de saints
qui, naïvement, mais aussi par
ignorance, nous disent les hauts-faits
de ces hommes, comme s’ils avaient



été confirmés dans la grâce dès le
sein de leur mère. Il n’en est rien. Les
vraies biographies des héros
chrétiens sont comme nos vies: ils
luttaient et l’emportaient, ils luttaient
et perdaient. Et alors, tout contrits, ils
reprenaient le combat. » (« Quand le
Christ passe », n° 76).

- Quels sont les traits de sa
personnalité qui vous ont le plus
frappé ?

L’amour de Dieu et des personnes,
concrétisés dans son dévouement,
son naturel qui faisait fondre les
barrières éventuelles et sa bonne
humeur.

- Et quant à ses enseignements ?

Je retiens sa façon pratique et
concrète de chercher la sainteté sur
le terrain : dans les circonstances
familiales, professionnelles, etc. Tout
compte fait, il nous a appris à faire la



volonté de Dieu dans les tâches
quotidiennes de tout un chacun.

- Saint Josémaria a-t-il une influence
dans vos études et vos recherches
concernant la Doctrine Sociale de
l’Église ?

Le Magistère de l’Église a rappelé ce
que Jean-Paul II a repris très
souvent : le message social de l’Église
deviendra crédible grâce au
témoignage des œuvres, plutôt que
par sa cohérence et sa logique
internes. En même temps, il a
souligné l’importance du travail et de
la famille dans l’édification d’une
société digne de la personne : « Le
travail humain est une clé, et
probablement la clé essentielle, de
toute la question sociale, si nous
essayons de la voir vraiment du point
de vue du bien de l'homme.
» (Laborem excercens, n° 3). «
L'avenir de l'humanité passe par la
famille! » (Familiaris consortio, n° 86)



De ce fait, tout ce qui favorise une
pratique plus humaine et plus
chrétienne du travail et de la vie
familiale contribue au
développement de la Doctrine
Sociale de l’Église, de façon plus
importante que l’approfondissement
spéculatif de ce sujet bien que cela
soit aussi nécessaire. La doctrine sur
la sanctification du travail —qui
demande de bien travailler au
niveau technique et moral et au
service du prochain par amour de
Dieu— et sur la vie familiale à
laquelle le fondateur de l’Opus Dei a
donné un l’élan pratique, est, à ne
pas douter, une contribution notoire
au message social chrétien.

- Comment le fondateur de l’Opus Dei
a-t-il vécu la solidarité avec les plus
démunis ?

Saint Josémaria nous a appris que
l’Opus Dei doit être présent là « où il
y a pauvreté, manque de travail,



tristesse, souffrance afin que la
souffrance soit supportée dans la
joie, que la pauvreté disparaisse, que
le travail ne fasse pas défaut, —en
effet nous formons les gens de sorte
qu’ils puissent en trouver—, et que
nous introduisions le Christ dans la
vie de celui qui le veut bien parce,
nous sommes très amis de la liberté
». Sur ce sujet, comme sur tout le
reste, il nous demandait “l’unité de
vie”, à savoir le fait de ne pas séparer
la foi et la vie. Aussi ses
enseignements ont-il été un
encouragement à de nombreuses
initiatives en faveur des plus pauvres
pour leur faciliter l’accès à un
développement digne et durable.

- Pourrait-on dire que saint
Josémaria a beaucoup apporté à la
Doctrine Sociale de l’Église ? Auriez-
vous des exemples à nous donner ?

Je l’ai très souvent entendu dire que,
dans les catéchismes de la première



formation chrétienne, il fallait y
inclure quelques points montrant
que l’engagement social est un
devoir chrétien, compatible avec un
pluralisme d’idées et de réalisations
en la matière. Le Catéchisme de
l’Église catholique et son Abrégé
récent ont inclus ces points-là et
j’espère que cela pourra se
généraliser dans les catéchismes qui
seront publiés par les églises
particulières. De ce fait, dès le
commencement de la vie chrétienne,
on aura l’idée claire que participer à
la « res publica », « aux affaires
publiques », pour qu’elles deviennent
plus humaines, plus en accord avec
les enseignements du Christ, est une
obligation.

Il a aussi beaucoup insisté sur la
liberté politique des catholiques au
niveau de l’ordre moral. Je me
permets de citer textuellement ce
qu’il disait, concrètement, de toute la
vie des fidèles de l’Opus Dei qui « est



un service aux buts exclusivement
surnaturels, parce que l’Opus Dei
n’est ni ne sera jamais — il ne
pourrait l’être— un instrument
temporel. Mais elle est en même
temps un service humain, parce que
vous vous appliquez à atteindre la
perfection chrétienne dans le monde,
en toute honnêteté, avec votre action
archi-libre et responsable en tous les
domaines de l’activité citoyenne. Un
service dévoué, qui n’est en rien
avilissant mais qui éduque, élargit le
cœur, le rend plus romain, au sens le
plus élevé de ce terme, et vous
conduit à chercher l’honneur et le
bien des gens de chaque pays, afin
qu’il y ait chaque jour moins de
pauvres, moins d’ignorants, moins
d’âmes sans la foi, moins de
désespérés, moins de guerres, moins
d’insécurité, plus de charité et plus
de paix. » (« L’Opus Dei dans l’Église
», page 178). Il y aurait par ailleurs
d’autres exemples à donner, mais je
pense que ce qui est indiqué résume



les objectifs de la Doctrine sociale de
l’Église.

- Benoît XVI, dans sa récente
encyclique parle de la foi dans le
progrès qui caractérise la société
actuelle et qui est une confiance
démesurée, détachée de l’espérance
chrétienne. Quel est le rapport entre
le travail et le progrès dans le
message de saint Josémaria ?

Il est arrivé que l’on compare les
enseignements de saint Josémaria à
la mentalité calviniste qui, d’après
Max Weber, aurait eu une influence
à l’origine et sur le développement
du capitalisme et, de ce fait, du
progrès social. Cette comparaison
montre une méconnaissance
évidente de la doctrine du fondateur
de l’Opus Dei. En effet, le calvinisme
tend à chercher la « réussite » sur
terre, qui deviendrait ainsi le signe
d’une prédestination au ciel. Saint
Josémaria cherche la « réussite »



spirituelle et transcendante et pour
ce faire il faut bien que l’on travaille.
Mais malgré tout, on ne parvient pas
toujours à une « réussite » ou à un
progrès sur terre. Ce qui compte c’est
d’arriver à un développement
humain intégral : de tout l’homme et
de tous les hommes. Il ne s’agit pas
de mépriser le progrès sur terre,
mais de lui donner la place qu’il a.
On n’y arrive que par la
sanctification du travail ordinaire
qui œuvre au développement
temporel, mais en le subordonnant à
la croissance spirituelle.

Saint Josémaria l’a ainsi souvent
rappelé, par exemple, dans « Quand
le Christ passe », n° 123, lorsqu’il
affirme que « le progrès droitement
ordonné est bon, et voulu par Dieu.
Mais celui dont on parle le plus est ce
faux progrès qui aveugle tant
d’hommes, car souvent on ne se rend
pas compte que, dans certains
domaines, l’humanité recule et perd



ce qu’elle avait acquis auparavant »
et lorsqu’il reprend en « Forge », n°
702 que « les occupations
professionnelles — y compris le
travail au foyer, qui est une
profession de première importance
— sont un témoignage de la dignité
de la personne humaine. Elles nous
donnent l'occasion de réaliser notre
personnalité, d'être unis aux autres,
d'avoir des revenus, de contribuer au
mieux-être de la société dans laquelle
nous vivons, et de faire progresser
l'humanité tout entière... Pour un
chrétien, ces perspectives se
prolongent et s'élargissent davantage
encore, parce que le travail, quand il
est assumé par le Christ comme une
réalité rachetée et rédemptrice,
devient un moyen et un chemin de
sainteté; il devient une tâche
sanctifiable et sanctifiante, dans ce
qu'il a de plus concrete.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/le-message-
social-de-leglise-deviendra-credible-si-

les-oeuvres-en-temoignent/ (17/12/2025)

https://opusdei.org/fr-cm/article/le-message-social-de-leglise-deviendra-credible-si-les-oeuvres-en-temoignent/
https://opusdei.org/fr-cm/article/le-message-social-de-leglise-deviendra-credible-si-les-oeuvres-en-temoignent/
https://opusdei.org/fr-cm/article/le-message-social-de-leglise-deviendra-credible-si-les-oeuvres-en-temoignent/
https://opusdei.org/fr-cm/article/le-message-social-de-leglise-deviendra-credible-si-les-oeuvres-en-temoignent/

	Le message social de l’Église deviendra crédible si les œuvres en témoignent

