
opusdei.org

"Le Jeudi Saint n’est
pas seulement le
jour de l’institution
de la Sainte
Eucharistie"

Dans son homélie prononcée au
cours de la messe "In coena
domini", Benoit XVI analyse la
nuit d'agonie du Christ entre le
repas avec ses disciples et son
arrestation.

06/04/2012

Chers frères et sœurs,



Le Jeudi Saint n’est pas seulement le
jour de l’institution de la Sainte
Eucharistie, dont la splendeur irradie
certainement tout le reste et, pour
ainsi dire, l’attire à elle. La nuit
obscure du Mont des Oliviers vers
lequel Jésus sort avec ses disciples,
fait aussi partie du Jeudi Saint ; en
font partie la solitude et l’abandon de
Jésus, qui, en priant, va vers la nuit
de la mort ; en font partie la trahison
de Juda et l’arrestation de Jésus, ainsi
que le reniement de Pierre ;
l’accusation devant le Sanhédrin et la
remise aux païens, à Pilate.
Cherchons en cette heure à
comprendre plus profondément
quelque chose de ces événements,
car en eux se déroule le mystère de
notre Rédemption.

Jésus sort dans la nuit. La nuit
signifie le manque de
communication, une situation où l’on
ne se voit pas l’un l’autre. Elle est un
symbole de la non-compréhension,



de l’obscurcissement de la vérité. Elle
est l’espace où le mal qui, devant la
lumière, doit se cacher, peut se
développer. Jésus lui-même est la
lumière et la vérité, la
communication, la pureté et la bonté.
Il entre dans la nuit. En dernière
analyse, la nuit est le symbole de la
mort, de la perte définitive de
communion et de vie. Jésus entre
dans la nuit pour la vaincre et pour
inaugurer le nouveau jour de Dieu
dans l’histoire de l’humanité.

Durant ce parcours, il a chanté avec
ses disciples les Psaumes de la
libération et de la rédemption
d’Israël, qui commémoraient la
première Pâque en Égypte, la nuit de
la libération. Maintenant, il va,
comme il a l’habitude de le faire,
pour prier seul, et pour parler
comme Fils avec son Père. Toutefois,
contrairement à l’accoutumée, il veut
avoir à ses côtés trois disciples :
Pierre, Jacques et Jean. Ce sont les



trois qui avaient fait l’expérience de
la Transfiguration – la manifestation
lumineuse de la gloire de Dieu dans
sa figure humaine – et qui l’avaient
vu au centre, entre la Loi et les
Prophètes, entre Moïse et Elie. Ils
avaient entendu comment il parlait
avec tous les deux de son « exode » à
Jérusalem. L’exode de Jésus à
Jérusalem – quelle parole
mystérieuse ! L’exode d’Israël de
l’Égypte avait été l’événement de la
fuite et de la libération du Peuple de
Dieu. Quel aspect aurait eu l’exode de
Jésus, où le sens de ce drame
historique aurait dû s’accomplir
définitivement ? Les disciples
devenaient désormais les témoins de
la première partie de cet exode – de
l’humiliation extrême, qui était
toutefois le pas essentiel de la sortie
vers la liberté et la vie nouvelle, vers
lesquelles tend l’exode. Les disciples,
dont Jésus cherchait la proximité en
cette heure de tourment extrême
comme un peu de soutien humain, se



sont vite endormis. Ils entendaient
toutefois des fragments des paroles
de la prière de Jésus et ils
observaient son comportement. Ces
deux choses se gravèrent
profondément dans leur esprit et ils
les transmirent pour toujours aux
chrétiens. Jésus appelle Dieu « Abba
». Cela veut dire – comme ils ajoutent
– « Père ». Ce n’est pourtant pas la
forme usuelle pour la parole « père »,
mais bien une parole du langage des
enfants – une parole d’affection avec
laquelle on n’osait pas s’adresser à
Dieu. C’est le langage de Celui qui est
vraiment « enfant », Fils du Père, de
Celui qui se trouve dans la
communion avec Dieu, dans la plus
profonde unité avec Lui.

Si nous nous demandons en quoi
consiste l’élément le plus
caractéristique de la figure de Jésus
dans les Évangiles, nous devons dire :
c’est son rapport avec Dieu. Il est
toujours en communion avec Dieu.



Le fait d’être avec le Père est le cœur
de sa personnalité. Par le Christ,
nous connaissons vraiment Dieu. «
Dieu, personne ne l’a jamais vu », dit
saint Jean. Celui « qui est dans le sein
du Père … l’a révélé » (1, 18).
Maintenant, nous connaissons Dieu
tel qu’il est vraiment. Il est Père, et
cela, dans une bonté absolue à
laquelle nous pouvons nous confier.
L’évangéliste Marc, qui a conservé les
souvenirs de saint Pierre, nous
raconte qu’à l’appellation « Abba »,
Jésus a encore ajouté : Tout est
possible pour toi. Toi tu peux tout (cf.
14, 36). Celui qui est la Bonté, est en
même temps pouvoir, il est tout-
puissant. Le pouvoir est bonté et la
bonté est pouvoir. De la prière de
Jésus sur le Mont des Oliviers, nous
pouvons apprendre cette confiance.

Avant de réfléchir sur le contenu de
la demande de Jésus, nous devons
encore porter notre attention sur ce
que les Évangélistes nous rapportent



au sujet du comportement de Jésus
durant sa prière. Matthieu et Marc
nous disent qu’il « tomba la face
contre terre » (Mt 26, 39 ; cf. Mc 14,
35), adoptant ainsi l’attitude d’une
soumission totale ; ce qui a été
conservé dans la liturgie romaine du
Vendredi Saint. Luc, au contraire,
nous dit que Jésus priait à genoux.
Dans les Actes des Apôtres, il parle de
la prière à genoux des saints :
étienne durant sa lapidation, Pierre
dans le contexte de la résurrection
d’un mort, Paul sur la route vers le
martyre. Luc a ainsi relaté une petite
histoire de la prière à genoux dans
l’Église naissante. Les chrétiens, par
leur agenouillement, entrent dans la
prière de Jésus sur le Mont des
Oliviers. Devant la menace du
pouvoir du mal, eux, parce qu’ils
sont agenouillés, sont droits devant
le monde, mais ils sont à genoux
devant le Père parce qu’ils sont fils.
Devant la gloire de Dieu, nous
chrétiens nous nous mettons à



genoux et nous reconnaissons sa
divinité, mais nous exprimons aussi
dans ce geste notre confiance qu’il
triomphe.

Jésus lutte avec le Père. Il lutte avec
lui-même. Et il lutte pour nous. Il fait
l’expérience de l’angoisse devant le
pouvoir de la mort. Avant tout, c’est
simplement le bouleversement de
l’homme, ou même, de toute créature
vivante, en présence de la mort. En
Jésus, au contraire, il y a quelque
chose de plus. Il étend son regard sur
les nuits du mal. Il voit l’insalubre
marée de tout le mensonge et de
toute l’infamie, qui vient à sa
rencontre dans cette coupe qu’il doit
boire. C’est le bouleversement de
Celui qui est totalement Pur et Saint
face au flot du mal de ce monde, qui
se déverse sur Lui. Il me voit aussi et
il prie aussi pour moi. Ainsi, ce
moment d’angoisse mortelle de Jésus
est un élément essentiel dans le
processus de la Rédemption. C’est



pourquoi, la Lettre aux Hébreux a
qualifié d’événement sacerdotal, la
lutte de Jésus sur le Mont des
Oliviers. Dans cette prière de Jésus,
empreinte d’angoisse mortelle, le
Seigneur remplit la fonction du
prêtre : Il prend sur lui le péché de
l’humanité, nous tous, et nous porte
auprès du Père.

Enfin, nous devons aussi prêter
attention au contenu de la prière de
Jésus sur le Mont des Oliviers. Jésus
dit : « Père, tout est possible pour toi.
Éloigne de moi cette coupe.
Cependant, non pas ce que je veux,
mais ce que tu veux ! » (Mc 14, 36).
La volonté naturelle de l’Homme-
Jésus effrayée face à une chose si
énorme recule. Toutefois, en tant que
Fils, il dépose cette volonté humaine
dans la volonté du Père : non pas
moi, mais toi. Par cela, Il a
transformé le comportement
d’Adam, le péché primordial de
l’homme, guérissant ainsi l’homme.



L’attitude d’Adam avait été : Non pas
ce que tu veux toi, Dieu ; moi-même
je veux être dieu. Cet orgueil est la
vraie essence du péché. Nous
pensons être libres et vraiment nous-
mêmes, seulement quand nous
suivons exclusivement notre volonté.
Dieu apparaît comme le contraire de
notre liberté. Nous devons nous
libérer de Lui, – c’est notre pensée –
alors seulement nous serons libres.
C’est cette rébellion fondamentale
qui traverse l’histoire et le mensonge
profond qui dénature notre vie.
Quand l’homme s’érige contre Dieu,
il s’érige contre sa propre vérité et
par conséquent, il ne devient pas
libre, mais aliéné par lui-même. Nous
sommes libres seulement quand
nous sommes dans notre vérité,
quand nous sommes unis à Dieu.
Alors, nous devenons vraiment «
comme Dieu » - non pas en nous
opposant à Dieu, non pas en nous
débarrassant de Lui ou en Le
reniant. Dans la lutte durant sa



prière sur le Mont des Oliviers, Jésus
a dénoué la fausse contradiction
entre l’obéissance et la liberté, et il a
ouvert le chemin vers la liberté.
Demandons au Seigneur de nous
introduire dans ce « oui » à la volonté
de Dieu et de nous rendre ainsi
vraiment libres. Amen.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/le-jeudi-saint-
nest-pas-seulement-le-jour-de-

linstitution-de-la-sainte-eucharistie/
(20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/le-jeudi-saint-nest-pas-seulement-le-jour-de-linstitution-de-la-sainte-eucharistie/
https://opusdei.org/fr-cm/article/le-jeudi-saint-nest-pas-seulement-le-jour-de-linstitution-de-la-sainte-eucharistie/
https://opusdei.org/fr-cm/article/le-jeudi-saint-nest-pas-seulement-le-jour-de-linstitution-de-la-sainte-eucharistie/
https://opusdei.org/fr-cm/article/le-jeudi-saint-nest-pas-seulement-le-jour-de-linstitution-de-la-sainte-eucharistie/

	"Le Jeudi Saint n’est pas seulement le jour de l’institution de la Sainte Eucharistie"

