
opusdei.org

Thème 34 - Le
cinquième
commandement du
Décalogue

- La vie humaine, fruit de
l'action créatrice de Dieu, est
sacrée. - Elle maintient une
relation spéciale avec le
Créateur.

07/01/2014

34.

Le cinquième commandement du
Décalogue



1. Tu ne tueras pas

« La vie humaine est sacrée, puisque,
dès son début, elle est fruit de l'action
créatrice de Dieu et qu'elle maintient
une relation spéciale avec le
Créateur, sa fin unique (…). Nul, en
quelque circonstance que ce soit, ne
peut s'arroger le droit de tuer de
façon directe un être humain
innocent » (Catéchisme, 2258).

L'homme est quelqu'un de
particulier. Il est la seule créature
que Dieu ait aimée pour elle-
même[1]. L'homme est destiné à
connaître et à aimer éternellement
Dieu, et sa vie est sacrée. Il a été créé
à l'image et à la ressemblance de
Dieu (cf. Gn 1,26-27). Tel est le
fondement ultime de la dignité
humaine et du commandement de ne
pas tuer.

Le livre de la Genèse présente tout
abus contre la vie humaine comme
conséquence du péché originel. Dieu



se manifeste toujours comme
protecteur de la vie, y compris de
celle de Caïn, après qu'il a tué son
frère Abel, sang de son sang, image
de tout homicide. Nul ne doit se faire
justice, et nul ne peut s'arroger le
droit de disposer de la vie de son
prochain (cf. Gn 4,13-15).

Ce commandement se rapporte aux
êtres humains. Il est légitime de se
servir des animaux pour en tirer de
la nourriture, des habits... Dieu les a
mis sur terre pour qu'ils soient au
service de l'homme. S'il convient de
ne pas les tuer ni de les maltraiter,
c'est en raison du désordre qui peut
en résulter dans les passions
humaines ou encore en raison d'un
devoir de justice, par exemple s'ils
appartiennent à autrui (cf. 
Catéchisme, 2417). En outre, il ne faut
pas oublier que l'homme n'est pas «
maître » de la création, mais
administrateur et qu'en
conséquence, il a l'obligation de



respecter et d'avoir soin de la nature,
dont il a besoin pour sa propre
existence et son propre
développement (cf. Catéchisme,
2418).

2. Plénitude de ce commandement

Le commandement de sauvegarder
la vie de l'homme « a son aspect le
plus profond dans l'exigence de 
vénération et d'amour de la personne
et de sa vie »[2].

La miséricorde et le pardon sont le
propre de Dieu ; et dans la vie des fils
de Dieu il faut aussi que cette
miséricorde se manifeste, qui nous
pousse à compatir dans notre cœur à
la misère d'autrui. « Bienheureux les
miséricordieux, car ils obtiendront
miséricorde » (Mt 5,7)[3].

Il est aussi nécessaire d'apprendre à
pardonner les offenses (cf. Mt 5,22).
En recevant une offense, il faut
tâcher de ne pas se mettre en colère,



et faire en sorte que cette colère
n'envahisse pas le cœur. Qui plus est,
dans le Notre Père, la prière que
Jésus nous a laissée comme oraison
dominicale, le Seigneur relie son
pardon de nos offenses à notre
pardon de ceux qui nous ont offensés
(cf. Mt, 6,9-13 ; Lc 11,2-4). Dans cette
lutte, il nous aidera. Pour cela, il y a à
contempler la Passion de Notre
Seigneur, qui nous a pardonnés et
rachetés en supportant avec amour
et patience les injustices. Il y a à
considérer que, pour un chrétien, nul
ne peut être un étranger ou un 
ennemi (cf. Mt 5, 44-45). Il y a à
penser au jugement qui suit la mort,
où nous serons jugés sur l'amour que
nous avons eu pour notre prochain.
Il y a à se souvenir de ce qu'un
chrétien doit vaincre le mal par le
bien (cf. Rm 12,21). Il y a à voir toute
injure comme une purification en
tant que telle.

3. Le respect de la vie humaine



Le cinquième commandement
enjoint dene pas tuer. Il condamne
aussi le fait de frapper, de blesser ou
de causer quelque dommage injuste
que ce soit à soi-même ou au
prochain dans son corps, par soi ou
par un autre, comme par exemple de
l'offenser par des paroles injurieuses
ou de lui vouloir du mal. Ce
cinquième commandement interdit
également le suicide, c'est à dire de
se donner la mort.

3.1 L'homicide volontaire

« Le cinquième commandement
condamne comme gravement
peccamineux l'homicide direct et
volontaire. Celui qui tue et celui qui
coopère volontairement avec lui
commettent un péché qui réclame
vengeance au ciel (cf. Gn 4,19)
» (Catéchisme, 2268)[4].

L'encyclique Evangelium vitae a
formulé de façon définitive et
infaillible la norme négative



suivante : « Avec l'autorité que le
Christ a conférée à Pierre et à ses
successeurs, en communion avec les
Évêques de l'Église catholique, je
confirme que l'élimination directe et
volontaire d'un être humain
innocent est toujours gravement
immorale. Cette doctrine, fondée sur
cette loi non écrite que tout homme,
à la lumière de sa raison, trouve dans
son propre cœur (cf. Rm 2,14-15), est
corroborée par l'Écriture Sainte,
transmise par la Tradition de l'Église
et enseignée par le Magistère
ordinaire et universel[5]. » Ainsi,
l'homicide qui, sans exception, est
gravement immoral est celui qui
correspond à un choix délibéré et
concerne une personne innocente.
Pour autant, la légitime défense et la
peine de mort ne sont pas incluses
dans cette formulation absolue, et
font l'objet de considérations
particulières[6].



La vie est confiée à l'homme comme
un trésor à ne pas dilapider, comme
un talent à faire fructifier. L'homme
doit en rendre compte à son
Seigneur. Cela exige de sa part une
attitude d'amour et de service, et non
de domination arbitraire. Il s'agit
d'un pouvoir ministériel, non absolu,
reflet du pouvoir unique et infini de
Dieu[7].

3.2 L'avortement

« La vie humaine doit être respectée
et protégée de manière absolue 
depuis le moment de la conception
» (Catéchisme, 2270). Aucune
discrimination n'est admissible, pas
même celle qui se fonde sur les
différentes étapes du développement
de la vie. Dans certaines situations
conflictuelles, l'appartenance
naturelle à l'espèce biologique
humaine est un critère décisif. On
n'impose pas pour autant à la
recherche biomédicale d'autres



limites que celles que le respect de la
dignité de l'homme rend nécessaires
dans tout domaine de l'activité
humaine.

« L'avortement direct, c'est à dire 
voulu comme fin ou comme moyen,
est toujours un désordre moral
grave, puisque élimination délibérée
d'un être humain innocent[8]. » Par
l'expression « comme fin ou comme
moyen », sont à entendre les deux
modalités de la volonté directe ; en
l'occurrence, celui qui agit veut
consciemment tuer, et pour cela,
commet cet acte.

« Aucune circonstance, aucune
finalité, aucune loi au monde ne
pourront jamais rendre licite un acte
intrinsèquement illicite, puisque
contraire à la Loi de Dieu, écrite dans
le cœur de tout homme, accessible à
la raison elle-même et proclamée par
l'Église[9]. » Le respect de la vie doit
être reconnu comme une limite



qu'aucune activité de l'individu ou de
l'État ne peut enfreindre. Le droit
inaliénable de toute personne
humaine innocente à la vie estun
élément constitutif de la société civile
et de sa législation ; comme tel, il doit
être reconnu et respecté, tant par la
société que par l'autorité publique
(cf. Catéchisme, 2273)[10].

« L'autorité exigée par l'ordre moral
émane de Dieu. Si donc il arrive aux
dirigeants d'édicter des lois ou de
prendre des mesures contraires à cet
ordre moral et par conséquent, à la
volonté divine, ces dispositions ne
peuvent obliger les consciences
(…)Bien plus, en pareil cas, l'autorité
cesse d'être elle-même et dégénère
en oppression[11]. » C'est au point
que « des lois de cette nature, non
seulement ne créent aucune
obligation pour la conscience, mais
elles entraînent une obligation grave
et précise de s'y opposer par
l'objection de conscience[12] ».



« Dans la mesure où il lui faut être
traité comme une personne dès sa
conception, l'embryon devra être
défendu dans son intégrité, respecté
et soigné médicalement autant qu'il
se peut, comme tout être humain
» (Catéchisme, 2274).

3.3 L'euthanasie

« Par euthanasie au sens strict, on
doit entendre une action ou une
omission qui, de soi et dans
l'intention, donne la mort afin de
supprimer ainsi toute douleur. «
L'euthanasie se situe donc au niveau
des intentions et à celui des procédés
employés » (…..) C'est une grave
violation de la Loi de Dieu, en tant
que meurtre délibéré moralement
inacceptable d'une personne
humaine. (....) Une telle pratique
comporte, suivant les circonstances,
la malice propre au suicide ou à
l'homicide[13]. » Il s'agit d'une des
conséquences, gravement contraires



à la dignité de la personne humaine,
auxquelles peuvent conduire
l'hédonisme et le perte du sens
chrétien de la douleur.

« L'interruption de traitements
thérapeutiques onéreux, dangereux,
extraordinaires ou disproportionnés
aux résultats peut s'avérer légitime.
Interrompre ces traitements, c’est
repousser l'acharnement
thérapeutique. De la sorte, on
n'entend pas provoquer la mort. On
accepte de ne pouvoir l'empêcher
» (Catéchisme, 2278)[14].

En revanche, « quoique la mort soit
considérée comme imminente, les 
soins ordinaires dus à une personne
ne peuvent être légitimement
interrompus » (Catéchisme, 2279)
[15]. Alimentation et hydratation
artificielles sont, en principe, des
soins ordinaires dus à tout
malade[16].

3.4 Le suicide



« Nous sommes administrateurs et
non propriétaires de la vie que Dieu
nous a confiée. Nous ne disposons
pas d'elle » (Catéchisme, 2280). « Le
suicide s'oppose à l'inclination
naturelle de l'être humain à
conserver et à perpétuer la vie. Il est
gravement contraire au juste amour
de soi-même. Il offense aussi l'amour
du prochain puisqu'il rompt
injustement les liens de solidarité
avec les sociétés familiale, nationale
et humaine auxquelles nous sommes
obligés. Le suicide est contraire à
l'amour du Dieu vivant.
» (Catéchisme, 2281)[17].

Préférer sa propre mort pour sauver
la vie d'autrui n'est pas suicide. Il
peut, au contraire y avoir là un acte
d'extrême charité.

3 .5 La légitime défense

L'interdiction de donner la mort ne
supprime pas le droit d'empêcher
qu'un injuste agresseur cause



dommage[18]. La légitime défense
peut même constituer un devoir
grave pour celui qui est responsable
de la vie d'autrui ou du bien commun
(cf. Catéchisme, 2265).

3.6 La peine de mort

La défense du bien commun de la
société exige de mettre l'agresseur en
situation de ne pas pouvoir causer de
dommage. Aussi l'autorité légitime
peut-elle infliger des peines
proportionnelles à la gravité des
délits. Les peines ont pour fin de
compenser le désordre qu'elles ont
amené, de préserver l'ordre public et
la sécurité des personnes, et
l'amendement du coupable (cf. 
Catéchisme, 2266).

Le Catéchisme signale que, pendant
longtemps, le recours à la peine de
mort de la part de l’autorité légitime,
à la suite d’un procès équitable, a été
considéré comme la réponse
appropriée à la gravité de certains



délits et un moyen acceptable, bien
qu’extrême, pour protéger le bien
commun.

De nos jours, la conscience que la
dignité de la personne ne se perd
pas, même après avoir commis de
graves crimes, est de plus en plus
vive. En outre, une nouvelle
compréhension s’est répandue au
sujet des sanctions pénales de la part
de l’État. Finalement, des systèmes
de détention plus efficaces ont été
mis en place, qui garantissent la
nécessaire défense des citoyens, tout
en n’enlevant pas au coupable la
possibilité de se racheter
définitivement.

C’est pourquoi l’Église enseigne, à la
lumière de l’Évangile, que « la peine
de mort est inadmissible car elle
attente à l’inviolabilité et à la dignité
de la personne » (Discours du saint-
père François à l’occasion du XXVe
anniversaire du Catéchisme de



l’Église Catholique, 11 octobre 2017)
et elle s’engage résolument à son
abolition dans le monde entier (cf. 
Catéchisme, 2267).

4. Le respect de la dignité de la
personne

4.1 Le respect de l'âme du
prochain : le scandale

Outre la santé de l'âme et du corps,
les chrétiens sont obligés de veiller
sur la vie et la santé du prochain.

Le scandale : « C’est l'attitude ou le
comportement qui induit autrui à
faire le mal. Celui qui cause le
scandale se transforme en tentateur
de son prochain. (….). Le scandale
constitue une faute grave si, par
action ou par omission, il pousse
délibérément autrui à commettre
une faute grave » (Catéchisme, 2284).
Le scandale peut résulter de
commentaires injustes, de la
promotion de spectacles, de livres ou



de revues immorales, de modes
contraires à la pudeur, etc.

« Le scandale revêt un caractère
particulier de gravité en fonction de
l'autorité de qui en est la cause ou de
la faiblesse de qui le subit » (CEC,
2285). « Celui qui scandalise l'un de
ces petits qui croient en moi, mieux
vaudrait qu'on lui mette au cou une
pierre de moulin et qu'on le jette à la
mer » (Mt 18,6)[19].

4.2 Le respect de la santé du corps

Le respect de son propre corps est
une exigence de la charité, puisque
ce corps est temple de l'Esprit Saint
(cf. 1 Co 6,19 ; 3,16 ; 2 Co 6,16). Nous
sommes, pour ce qui dépend de nous,
responsables de veiller à la santé de
notre corps, qui est un moyen pour
servir Dieu et les hommes. Mais la
vie du corps n'est pas une valeur
absolue. La morale chrétienne
s'oppose à une vue néo-païenne qui
promeut le culte du corps, et qui peut



amener à pervertir les relations
humaines (cf. Catéchisme, 2289).

« La vertu de tempérance conduit à
éviter toute sorte d'excès, comme
l'abus de nourriture, d'alcool, de
tabac et de médicaments. Qui se
trouve en état d'ébriété ou qui, par
griserie de la vitesse, met en danger
la vie d'autrui et la sienne propre,
sur la route, sur mer ou dans les airs
se rend gravement coupable
» (Catéchisme, 2290).

Se droguer est une faute grave. On y
cause préjudice à sa santé, on y fuit
la responsabilité des actes qui
peuvent être commis sous l'emprise
du produit. La production
clandestine et le trafic de drogues
sont des pratiques immorales (cf. 
Catéchisme, 2291).

La recherche scientifique ne peut en
elle-même légitimer des actes
contraires à la dignité de la personne
ou à la loi morale. Nul être humain



ne peut être traité comme un moyen
de faire progresser la science (cf. 
Catéchisme, 2295). Vont à l'encontre
de ce principe des pratiques comme
la procréation artificielle ou l'emploi
d'embryons à des fins
expérimentales.

4.3 La transplantation d'organes

Donner un organe pour une
transplantation est légitime et peut
constituer un acte de charité, si le
don est pleinement libre et
gratuit[20], et qu'il respecte l'ordre
de la justice et de la charité.

« Une personne ne peut donner que
ce dont elle peut se priver sans
danger sérieux ou dommage pour sa
vie propre ou son identité
personnelle, ou pour une raison juste
et proportionnée. Il est évident que
les organes vitaux ne peuvent être
donnés qu'après la mort[21]. »



Il est nécessaire que le donateur ou
ses représentants aient donné leur
consentement consciemment (cf. 
Catéchisme, 2296). Ce don «
parfaitement licite en soi, peut aussi
devenir illicite, s'il viole les droits et
les sentiments des tiers à qui
incombe le soin du cadavre, les
proches parents d'abord ; mais ce
pourraient être d'autres personnes
en vertu de droits publics ou
privés»[22].

4.4 Le respect de la liberté
physique et de l'intégrité
corporelle

Le séquestre et la prise d'otages sont
moralement illicites. C'est traiter des
personnes uniquement comme
moyen pour arriver à diverses fins,
en les privant injustement de la
liberté. Le terrorisme et la torture
sont gravement contraires à la justice
et à la charité.



« Sauf dans les cas de prescriptions
médicales d'ordre strictement
thérapeutique, les amputations,
mutilations ou stérilisations
directement volontaires de
personnes innocentes sont contraires
à la loi morale » (Catéchisme, 2297).
En conséquence, ces opérations
qu'une action thérapeutique rend
nécessaires pour le bien du corps
considéré dans sa totalité ne sont pas
contraires à la loi morale : on ne les
recherche ni comme fin ni comme
moyen, mais on les endure et on les
supporte.

4.5 Le respect des morts

« Les corps de défunts doivent être
traités avec respect et charité dans la
foi et l'espérance de la résurrection.
Enterrer les morts est une œuvre de
miséricorde corporelle (cf. Tb 1,
16-18), qui honore les fils de Dieu,
temples de l'Esprit Saint » (CEC,
2300). « L'Église conseille vivement



de conserver la pieuse coutume
d'ensevelir le cadavre des défunts.
Toutefois, la crémation n'est pas
interdite, pour autant qu'elle n'a pas
été choisie pour des raisons
contraires à la doctrine chrétienne
» (CIC, canon 1176 §3).

5. La défense de la paix

« Bienheureux les pacifiques parce
qu'ils seront appelés fils de Dieu
» (Mt 5,8). Être semeur de paix et de
joie est une caractéristique de l'esprit
de filiation divine[23]. « La paix ne
peut être obtenue sur terre sans la
sauvegarde des biens des personnes,
la libre communication entre les
êtres humains, le respect de la
dignité des personnes et des peuples,
la pratique assidue de la fraternité
(...). C'est œuvre de justice (cf. Is
32,17) et effet de la charité
» (Catéchisme, 2304).

« À cause des maux et des injustices
qu'amène toute guerre, l'Église



insiste constamment pour que tous
prient et agissent afin que la Bonté
divine nous délivre de la servitude
ancienne de la guerre (cf. Concile
Vatican II, Constitution Gaudium et
Spes, 81,4) » (Catéchisme, 2307).

Il existe une « légitime défense au
moyen de la force militaire ». Mais «
la gravité d'une telle décision la
soumet à des conditions rigoureuses
de légitimité morale » (Catéchisme,
2309)[24].

« Les injustices, les inégalités
excessives d'ordre économique ou
social, l'envie, le manque de
confiance et l'orgueil, qui sévissent
entre hommes et entre nations,
menacent sans cesse la paix et
causent des guerres. Tout ce qui se
fait pour vaincre ces désordres
contribue à édifier la paix et à éviter
la guerre » (Catéchisme, 2317).

« Aime ta patrie : le patriotisme est
une vertu chrétienne. Mais si la



patriotisme se transforme en un
nationalisme qui porte sur d'autres
peuples, sur d'autres nations un
regard détaché et méprisant, dénué
de charité chrétienne et de justice,
c'est un péché[25]. »

Pau Agulles Simò

Bibliographie de base

Catéchisme de l'Église Catholique,
2258-2330.

Jean-Paul II, Encyclique Evangelium
vitæ, 25 mars 1995, chap. 3.

[1] Cf. Concile Vatican II, Const. 
Gaudium et spes, 24.

[2] Jean-Paul II, Enc. Evangelium vitæ,
25 mars 1995, 41.

[3] « Les œuvres de miséricorde sont
des actions caritatives au moyen



desquelles nous aidons notre
prochain dans ses besoins corporels
et spirituels » (Catéchisme, 2447).

[4] Est aussi « interdit de faire
quoique ce soit avec l'intention de
provoquer indirectement la mort
d'une personne. La loi morale
interdit d'exposer quelqu'un sans
raison grave à un risque mortel,
comme par exemple la non-
assistance à une personne en danger
» (Catéchisme, 2269).

[5] Jean-Paul II, Enc. Evangelium vitæ,
57.

[6] Cf. ibidem, 55-56.

[7] Cf. ibidem, 52.

[8] Cf. ibidem, 62.

[9] Ibidem, 62. La gravité du crime
d'avortement est si grande que
l’Église sanctionne ce délit par la



peine canonique d'exclusion latæ
sententiæ (cf. Catéchisme, 2272).

[10] « Ces droits de l'homme ne sont
subordonnés ni aux individus ni à
leurs parents, ni ne sont une
concession de la société ou de l'État.
Ils appartiennent à la nature
humaine et sont inhérents à la
personne en vertu de l'acte créateur
qui a été à son origine (…). Quand
une loi positive prive une catégorie
d'êtres humains de la protection que
l'ordre civil lui doit, l'État nie l'égalité
de tous devant la loi. Lorsque l'État
ne met plus son pouvoir au service
des droits de tout citoyen, et
particulièrement de celui qui est le
plus faible, les fondements même de
l'état de droit se trouvent ébranlés
» (Congrégation pour la Doctrine de
la Foi, Instr. Donum vitæ, 22 février
1987, 3).

« Que de crimes on commet au nom
de la justice! - Si tu étais armurier et



si quelqu’un voulait t’acheter une
arme pour tuer ta mère, la lui
vendrais-tu ?… Il t’en offrait pourtant
le juste prix…Professeur, journaliste,
homme politique, diplomate :
méditez » (saint Josémaria, Chemin,
400).

[11] Jean XXIII, Enc. Pacem in terris,
11 avril 1963, 51.

[12] Jean-Paul II, Enc. Evangelium
vitæ, 73.

[13] Jean-Paul II, Enc. Evangelium
vitæ, 65.

[14] «Les décisions doivent être
prises par le patient, s'il en a la
capacité ou la compétence. Sinon,
par ceux qui ont les droits légaux, en
respectant toujours la volonté
raisonnable et les intérêts légitimes
du patient » (Catéchisme, 2278).

[15] « L'usage d'analgésiques pour
soulager les souffrances du



moribond, même s'ils risquent
d'abréger ses jours, peut être
moralement conforme à la dignité
humaine si la mort n'est pas
provoquée, ni comme fin ni comme
moyen, mais seulement prévue et
tolérée comme inévitable. Les soins
palliatifs constituent une forme
privilégiée de charité désintéressée.
C'est pourquoi ils doivent être
encouragés » (Catéchisme, 2279).

[16] Cf. Jean-Paul II,Discours aux
participants au Congrès International
des Médecins Catholiques sur l’état
végétatif, 20 mars 2004, n. 4. Cf.
Conseil Pontifical de la Pastorale
pour les Agents sanitaires, Charte des
Personnels de Santé, n. 120 ;
Congrégation pour la Doctrine de la
Foi, Réponses à quelques questions de
la Conférence Épiscopale des États-
Unis sur l'alimentation et
l'hydratation artificielles, 1er août
2007.



[17] Néanmoins, « il ne faut pas
désespérer du salut éternel des
personnes qui se sont donné la mort.
Dieu peut leur avoir ménagé par des
chemins que lui seul connaît,
l'occasion d'un repentir qui les a
sauvées. L'Église prie pour les
personnes qui ont attenté à leurs
jours » (Catéchisme, 2283).

[18] « L'amour de soi constitue un
principe fondamental de la moralité.
Il est, par conséquent, légitime de
faire respecter son droit propre à la
vie. Celui qui défend sa vie n'est pas
coupable d'homicide, même dans le
cas où il se voit obligé d'asséner à son
agresseur un coup mortel
» (Catéchisme, 2264 ; cf. Jean-Paul II,
Enc. Evangelium vitæ, 55) : dans ce
cas, l'homicide de l'agresseur ne
constitue pas un objet direct de la
volonté de celui qui se défend. L'objet
moral consiste à écarter une menace
imminente contre sa propre vie.



[19] « Se rendent coupables de
scandale ceux qui instituent des lois
ou des structures sociales menant à
la dégradations des mœurs et la
corruption de la vie religieuse, ou ‘à
des conditions sociales qui, de façon
volontaire ou non, rendent ardue et
pratiquement impossible une
conduite chrétienne conforme aux
commandements’ (Pie XII, discours
1er Juin 1941) » (Catéchisme, 2286).

[20] Cf. Jean-Paul II, Discours, 22 juin
1991, 3 ; Catéchisme, 2301.

[21] Ibidem, 4.

[22] Pie XII, Discours à l’Association
Italienne de Donneurs de Cornée, 14
mai 1956.

[23] Cf. saint Josémaria, Quand le
Christ passe, 124.

[24] « Il est nécessaire à la fois :



- Que le dommage infligé par
l’agresseur à la nation ou à la
communauté des nations soit
durable, grave et certain.

– Que tous les autres moyens d’y
mettre fin se soient révélés
impraticables ou inefficaces.

– Que soient réunies les conditions
sérieuses de succès.

– Que l’emploi des armes n’entraîne
pas des maux et des désordres plus
graves que le mal à éliminer. La
puissance des moyens modernes de
destruction pèse très lourdement
dans l’appréciation de cette
condition.

Ce sont les éléments traditionnels
énumérés dans la doctrine dite de la 
guerre juste. L’appréciation de ces
conditions de légitimité morale
appartient au jugement prudentiel
de ceux qui ont la charge du bien
commun. » (Catéchisme, 2309). En



outre, « On est moralement tenu de
résister aux ordres qui commandent
un génocide. » (Catéchisme, 2313).

La course aux armements « loin
d’éliminer les causes de guerre,
risque de les aggraver. La dépense de
richesses fabuleuses dans la
préparation d’armes toujours
nouvelles empêche de porter remède
aux populations indigentes (PP 53) ;
elle entrave le développement des
peuples » (Catéchisme, 2315). La
course aux armements « est une
plaie très grave de l'humanité et
porte préjudice de façon intolérable
aux pauvres » (Concile Vatican II,
Const. Gaudium et Spes, 81). Les
autorités ont le droit et le devoir de
réguler la production et le commerce
des armes (cf. Catéchisme, 2316).

[25] Saint Josémaria, Sillon, 315 ; cf. 
idem, Forge, 879 ; Chemin, 525.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/le-cinquieme-
commandement-du-decalogue/

(07/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/le-cinquieme-commandement-du-decalogue/
https://opusdei.org/fr-cm/article/le-cinquieme-commandement-du-decalogue/
https://opusdei.org/fr-cm/article/le-cinquieme-commandement-du-decalogue/

	Thème 34 - Le cinquième commandement du Décalogue

