opusdei.org

Le christianisme
bourgeois

En comparant le royaume de
Dieu a un trésor pour lequel on
vend tout, Jésus dissocie le
christianisme de valeurs telles
que la sécurité ou la stabilité, et
le concentre sur le risque, la
mission et I’aventure de
I’amélioration du monde.

04/09/2023

Dans I'une de ses Lettres, saint
Josémaria pose un diagnostic qui est
toujours d’actualité : « Souvent, écrit-
il, méme parmi les catholiques qui



semblent responsables et pieux,ily a
I’erreur de penser qu’ils ne sont
obligés que de remplir leurs devoirs
familiaux et religieux, et qu’ils ne
veulent pas entendre parler des
devoirs civiques »". Tl précise
ensuite qu’en général « ce n’est pas
de I’égoisme : C’est simplement un
manque de formation, parce que
personne ne leur a jamais dit
clairement que la vertu de piété —
qui fait partie de la vertu cardinale
de justice — et le sens de la solidarité
chrétienne se concrétisent aussi dans
cette présence, dans cette
connaissance et cette contribution a
la résolution des problémes qui
concernent I’ensemble de la
communauté » .

Un christianisme individualiste ?

Ces lacunes dans la formation de la
conscience chrétienne ne sont pas

seulement dues a des probléemes de
catécheése ou d’éducation religieuse,



mais sont aussi le résultat des
transformations mentales et sociales
qui ont accompagné I’ére moderne.
Elles sont, dans une large mesure, la
conséquence d’une nouvelle culture
que les gens acquiérent par osmose,
des la naissance.

Cest ce qu’explique Benoit XVI dans
son encyclique Spe Salvi lorsqu’il se
demande comment, dans la
modernité, est née 'idée que « le
message de Jésus est strictement
individualiste et ne s’adresse qu’a
I'individu » ™ ; ou encore comment «
le “salut de ’ame” en est venu a étre
interprété comme une fuite de la
responsabilité pour les choses dans
leur ensemble et, par conséquent, a
considérer le programme du
christianisme comme une recherche
égoiste du salut » . Ces deux idées,
explique-t-il, seraient le résultat
d’une sécularisation de la notion
chrétienne d’espérance. En effet, a
I’époque moderne, les grandes



possibilités offertes par le progres
scientifique et les nouvelles formes
d’organisation sociale ont conduit a
I'idée que les étres humains
pouvaient rétablir, exclusivement
par leurs propres moyens, le
“paradis perdu”. Ainsi, la rédemption
du monde est devenue quelque chose
que ’on n’attendait plus « de la foi,
mais de la corrélation nouvellement
découverte entre la science et la
pratique » ' : 1a science et les
structures politiques devaient nous
apporter le paradis que la religion ne
semblait pouvoir promettre que dans
I’au-dela.

Dans ce processus de sécularisation,
la religion ne disparait pas, mais elle
est privatisée, c’est-a-dire qu’elle est
confinée au domaine de la vie
individuelle. Dans la sphére publique
et sociale, Dieu ne semble plus
nécessaire pour faire face aux défis
humains. De plus, avec le temps, on
affirme que la restriction de la



religion a la vie privée garantira la
paix dans les sociétés dont les
citoyens professent des religions
différentes ou sont athées. Cette
conception de la place de la religion
dans la vie sociale a aussi souvent été
intériorisée par les croyants eux-
mémes, au point de les conduire a
adopter des attitudes qui sont
devenues la cible d’'une des critiques
les plus courantes de la religion a
I’époque moderne. Selon cette
critique, ’espérance chrétienne
consisterait en un « pur
individualisme, qui aurait
abandonné le monde a sa misere et
se serait réfugié dans un salut éternel
exclusivement privé » . On
reproche aux chrétiens le fait que ce
qui leur importe vraiment n’est pas
cette vie, mais de s’assurer une place
dans la vie a venir.

Pourtant, rien n’est plus éloigné de la
réalité de ’Evangile, qui fait de nous
les prochains de tous ceux qui sont



dans le besoin (cf. Lc 10, 36-37).
Notre foi « implique toujours un
profond désir de changer le monde,
de transmettre des valeurs, de laisser
quelque chose de meilleur derriere
nous quand nous passons dans le
monde » ", Saint Josémaria I’a dit
avec force : le chrétien doit travailler
« pour qu’il y ait chaque jour moins
de pauvres, moins d’ignorants, moins
d’ames sans foi, moins de désespéreés,
moins de guerres, moins d’insécurite,
plus de charité et plus de paix » . En
méme temps, comme nous l’a
rappelé le pape Francois, I’Eglise
n’est pas une ONG et doit veiller a
éviter les diverses formes de
mondanité ), en plagant toujours le
Christ au centre de son activité, y
compris de son activité sociale.

L’appel a contribuer au
développement du royaume de Dieu
doit donc harmoniser deux
principes : d’'une part, la conscience
que ce royaume est un don ", et non


https://opusdei.org/fr-fr/tool/opusdeicms/article/111360/change/?_changelist_filters=q%3Dbourgeois#_ftn10
https://opusdei.org/fr-fr/tool/opusdeicms/article/111360/change/?_changelist_filters=q%3Dbourgeois#_ftn10

quelque chose que nous pouvons
atteindre par nos seules forces ;
d’autre part, la conviction que Dieu
n’est pas indifférent a notre
empressement a lui faire de plus en
plus de place dans nos vies. Il est en
effet en notre pouvoir de contribuer
a « ouvrir le monde a I’entrée de
Dieu : la vérité, 'amour et la bonté
[...] Nous pouvons libérer notre vie et
le monde des intoxications et des
contaminations qui pourraient
détruire le présent et ’avenir » ", De
plus, méme si « nous sommes
apparemment sans succes ou
impuissants face a la supériorité des
forces hostiles » %, 1a vertu
d’espérance nous permet
d’expérimenter que c’est Dieu qui, en
fin de compte, guide I’histoire.

Les crises mondiales

Des les débuts de I’'Opus Dei, saint
Josémaria invitait ceux qui
s’adressaient a lui a consacrer leur


https://opusdei.org/fr-fr/tool/opusdeicms/article/111360/change/?_changelist_filters=q%3Dbourgeois#_ftn11
https://opusdei.org/fr-fr/tool/opusdeicms/article/111360/change/?_changelist_filters=q%3Dbourgeois#_ftn11
https://opusdei.org/fr-fr/tool/opusdeicms/article/111360/change/?_changelist_filters=q%3Dbourgeois#_ftn12
https://opusdei.org/fr-fr/tool/opusdeicms/article/111360/change/?_changelist_filters=q%3Dbourgeois#_ftn12

vie a travailler pour le royaume de
Dieu, avec cette ardente devise :
Regnare Christum volumus ! Dans
une homélie sur ’espérance
chrétienne, il écrivait : « Nous
n’avons pas été créés par le Seigneur
pour batir ici une cité définitive....
Cependant nous, les enfants de Dieu,
nous ne devons pas nous
désintéresser des activités

humaines : Dieu nous y a placés pour
les sanctifier, [...] Voici quelle a été
ma preédication constante depuis
1928 : il est urgent de christianiser la
société et d’imprégner de sens
surnaturel toutes les couches de cette
humanité que nous formons, afin
que, les uns et les autres, nous nous
efforcions d’élever a ’ordre de la
grace nos taches quotidiennes, notre
profession, notre métier. Ainsi,
toutes les occupations humaines

s’éclairent d’une espérance nouvelle
[13]
» .



Pour y parvenir, il est décisif que le
Christ regne dans le coeur de chaque
personne, car le royaume de Dieu ne
se réduit pas a une forme spécifique
d’organisation sociale, ni ne résulte
d’un ensemble de structures
humaines "*. Pour que les chrétiens
soient sel et levain dans la société
civile, ils doivent d’abord cultiver
leur relation avec Dieu. « Le régne du
Christ doit s’établir d’abord dans les
ceeurs [...], non pas pour que chacun
rende gloire a Dieu indépendamment
des autres, mais en communion avec
eux dans I’Eglise [...] et dans la
société civile elle-méme, ou les
chrétiens sont appelés a étre sel et
levain [...]. Le Christ ne régne
pleinement que dans le cceur de ceux
qui veulent qu’il régne aussi dans la
société ou ils vivent » ™.

Un point bien connu de Chemin
exprime cette conviction de maniére
lapidaire : « Un secret. — Un secret a
crier sur les toits : ces crises



mondiales sont des crises de saints.
— Dieu veut une poignée d’hommes
« a lui » dans chaque activité
humaine. — Apres quoi... pax Christi
in regno Christi : la paix du Christ
dans le régne du Christ » "%, 11
semble évident que saint Josémaria
ne concevait pas la vie chrétienne
comme quelque chose de purement
intime, mais comme un élan qui
embrasse toutes les dimensions
humaines, y compris le social " 11
écrit ailleurs : « Voila ton devoir de
citoyen chrétien : contribuer a ce que
I’amour et la liberté du Christ
président toutes les manifestations
de la vie moderne : la culture et
I’économie, le travail et le repos, la
vie de famille et la vie en société »
En respectant la liberté des autres,
les chrétiens sont appelés a apporter
la lumiére de 'Evangile partout.

[18]

Le coeur du message de ’Opus Dei, la
recherche de Dieu dans le travail et
la vie ordinaire, suppose que le



monde est un lieu de rencontre avec
Dieu. Le Concile Vatican II le rappelle
lorsqu’il enseigne que les chrétiens
sont appelés a racheter les structures
temporelles de I'intérieur, a travers
le travail professionnel et la
collaboration avec les autres citoyens
191 A la base de cet enseignement se
trouve la vérité de la création : «
Parce que le monde et tout ce qu’il
renferme, sauf le péché, est bon,
étant I'ceuvre de Dieu Notre
Seigneur, le chrétien, au coude a
coude avec tous ses concitoyens, doit
se consacrer a tout ce qui est
terrestre, en luttant sans relache —
de fagon positive, avec amour —
pour éviter les offenses a Dieu. Il doit
défendre toutes les valeurs qui
dérivent de la dignité de la personne.
Et s’il est une valeur qu’il devra
toujours rechercher de facon
spéciale, c’est bien la liberté
personnelle » *°',



En parlant du travail comme lieu de
rencontre avec Dieu, saint Josémaria
disait qu’il s’agit de « sanctifier son
propre travail, se sanctifier soi-méme
dans son travail et sanctifier les
autres par son travail » . Le travail
faconne et transforme a la fois la
personne qui ’accomplit et la réalité
sur laquelle il agit, c’est-a-dire le
monde %?. En ce sens, on pourrait
dire que la sanctification du travail
est, en méme temps, une fagon pour
la personne de se rapprocher de Dieu
et de racheter les structures
temporelles : collaborer a ce
mouvement par lequel le Seigneur
attire tout a lui (cf. Jn 12,32).

Le risque du christianisme
bourgeois ou la perte du sens de la
mission

« Ne tembourgeoise pas » **), disait
saint Josémaria pour mettre en garde
contre un risque qui existe dans la
vie spirituelle : celui de finir par



éviter tout ce qui demande un effort,
en ignorant I’exigence qui traverse
I’Evangile de fond en comble. Ces
lignes du Sillon dépeignent, avec une
pointe d’ironie, ce christianisme
bourgeois : « Par ton idéologie tu es
tres catholique. L’atmosphére de la
Résidence te plait... mais dommage
que la messe ne soit pas a midi, et tes
cours ’apres-midi : tu pourrais
étudier apres le diner, en savourant
un ou deux verres de cognac ! — Ton
”catholicisme” ne répond pas a la

vérité, il n’est qu’embourgeoisement
[24]
» .

I1 est important de garder a I’esprit
que ’on peut également parler de
christianisme bourgeois dans un
autre sens, complémentaire du
premier. Il s’agit d’'une conception de
la vie religieuse dans laquelle le sens
profond de la mission du message
évangeélique a été obscurci ou oublié.
Dans cette approche, la vie spirituelle
tend a se réduire a



I’accomplissement personnel de
normes morales et a une série de
pratiques pieuses. Nous semblons
oublier la demande du Notre Peére, «
que ton régne vienne », qui conduit
les croyants a transformer le monde
par leur travail et leur priére. Pour
reprendre les mots de saint
Josémaria, ’appel a « sanctifier les
autres par le travail » se réduirait au
mieux a un apostolat individuel, sans
I’horizon de la transformation du
monde ; ou bien il se cacherait
derriére les précédents — « sanctifier
le travail et se sanctifier soi-méme
par le travail » — qui, a leur tour,
perdraient une grande partie de leur
raison d’étre.

Le christianisme bourgeois, dans ce
second sens, serait une des
manifestations de la conception
individualiste de la religion contre
laquelle Benoit XVI a mis en garde.
Encore une fois, il ne s’agit pas tant
du fruit d’'un choix individuel que du



résultat d’'une conception de la vie
qui a fagonné les mentalités de
maniére presque imperceptible, par
le biais de la culture et de
I’éducation. En effet, si la notion de
bourgeois renvoie a un statut social
(des personnes aisées qui n’ont pas
subi de grandes privations dans leur
vie et n’ont pas du faire d’efforts
particuliers pour obtenir ce qu’elles
veulent), en parlant ici de
christianisme bourgeois, nous ne
voulons pas dire qu’il s’agit d’'une
spécificité de ce groupe social. Il
s’agit en fait d’'une mentalité que ’'on
retrouve chez des personnes
appartenant a des classes sociales
différentes, selon laquelle la valeur
supréme a rechercher dans la vie est
la stabilité. Dans ses écrits, saint
Josémaria nous incite a sortir de
cette conception : « Il te faut
absolument t’approcher de ceux qui
t’entourent, les tirer de leur
engourdissement, ouvrir des
horizons différents, et vastes a leur



existence embourgeoisée et égoiste,
introduire une sainte complication
dans leur vie, faire en sorte qu’ils
s’oublient eux-mémes et qu’ils
comprennent les probléemes des
autres » **,

D’un point de vue religieux, la
mentalité bourgeoise est
problématique, car elle tend a
éteindre le sens de la mission. Le
chrétien bourgeois recherche avant
tout la modération et la sécurité. En
revanche, celui qui découvre qu’il a
une mission, quelque chose
d’important a faire dans la vie, est
prét a prendre des risques et a
s’embarquer dans des aventures
dont la fin est incertaine. I’Evangile
est tres illustratif a cet égard. Par
exemple, en nous montrant comment
Pierre, Jacques et Jean « ont tout
quitté et 'ont suivi » (Lc 5, 11) ; en
comparant le royaume de Dieu a un
trésor caché, pour lequel on est prét
a tout vendre (Mt 13, 44) ; ou en



reprenant les paroles de Jésus au
scribe qui se dit prét a le suivre ou
quil aille : « Les renards ont des
terriers, les oiseaux du ciel ont des
nids ; mais le Fils de ’homme n’a pas
d’endroit ou reposer la téte » (Mt 8,
20).

Il est certain que les gens ont
toujours besoin d’un minimum de
sécurité, en particulier dans les
périodes d’incertitude comme celle
que nous vivons actuellement. Le
probleme se pose sil’on fait de la
sécurité ou de la stabilité les valeurs
dominantes, le but a atteindre dans
la vie. Ceux qui adoptent une telle
mentalité ne ressentent guere le
besoin d’améliorer les choses et ont
tendance a se contenter de ce qu’ils
ont, parce qu’ils ne veulent pas se
compliquer la vie. Au contraire, le
sens de la mission qui fait partie de
I’ADN du christianisme conduit a
vivre la vie comme une aventure, en
réfléchissant a la meilleure facon de



servir Dieu et les autres avec sa
profession.

La rencontre de Jésus avec le jeune
homme riche n’est pas moins
éloquente a cet égard. Ce jeune
homme est le prototype du chrétien
bourgeois : quelqu’un qui observe les
commandements, qui a une bonne
volonté et méme des désirs nobles,
mais qui n’est pas capable de
prendre des risques pour suivre
I’appel de Jésus. L’'obstacle est la
richesse, qui peut étre comprise aussi
bien dans le sens littéral des biens
matériels que dans le sens de la
position sociale ou de la sécurité.
Lorsque Jésus lui dit : « Une seule
chose te manque : va, vends ce que tu
as et donne-le aux pauvres ; alors tu
auras un trésor au ciel. Puis viens,
suis-moi » (Mc 10, 21), il 'invite a
abandonner ses sécurités et a lui
faire entierement confiance.



Le chrétien est « essentiellement
social »

La scéne du jeune homme riche
montre que 'un des principaux
problémes du christianisme
bourgeois est qu’il réduit le
christianisme a la morale. Bien que
I’Evangile s’exprime dans la morale
et ait des conséquences pratiques, ce
n’est pas le cceur de la vie
chrétienne. L’essence du
christianisme ne consiste pas a étre
une « bonne personne », mais a
rencontrer une personne et a
s’identifier a elle, Jésus-Christ : le seul
qui soit vraiment bon (cf. Mc 10, 18).
Ce qui a poussé Pierre, Jacques et
Jean a tout quitter n’est pas un idéal
éthique, mais la fascination de
découvrir le Messie.

On pourrait dire que dans le
christianisme bourgeois, la vie
religieuse est quelque chose
d’ennuyeux et de prévisible : des



pratiques pieuses, des sacrements, la
nécessité de lutter, et la confession
comme « pressing » pour enlever les
taches *%. La véritable religiosité, en
revanche, s’accompagne toujours de
surprises, de conversions successives
et de nouvelles découvertes, qui ne
sont généralement pas le fruit
d’expériences extraordinaires, mais
de la persévérance dans le rapport
avec Dieu .

Le christianisme bourgeois peut
également conduire a une distorsion
de I’Evangile contre laquelle Benoit
XVI met en garde dans Spe Salvi :
penser que la seule chose importante
est que je sois sauvé **, Certes, le
jugement de Dieu sera personnel et
nous ne pouvons pas étre tenus
responsables des décisions que
quelqu’un d’autre a prises librement.
Cependant, la vie chrétienne ne
conduit pas a une perfection «
égoiste », qui nous enferme sur nous-
mémes, mais place le centre de la vie



a I’extérieur du moi : dans le don de
sol, le service, le renoncement, la
suite. Une personne n’est pas sauvée
seule, au sens ou elle serait
indépendante des autres. Cest
pourquoi, lors du jugement
personnel, on nous demandera de
quelle maniere nous avons contribué
a rapprocher le monde de Dieu, en
nous impliquant dans la vie de ceux
qui marchent a nos cotés (cf. Mt 25,
31-46). Nous devons donc nous
demander comment nous nous
occupons du bien de notre prochain :
comment nous les accompagnons, les
réconfortons, les encourageons.

Dans la Lettre citée au début, saint
Josémaria affirme que « le chrétien
ne peut pas étre individualiste, ne
peut pas se désintéresser des autres,
ne peut pas vivre égoistement, le dos
tourné au monde : il est
essentiellement social, membre
responsable du Corps mystique du
Christ. [...] Notre travail apostolique



contribuera a la paix, a la
collaboration des hommes entre eux,
a la justice, a éviter la guerre, a éviter
I’'isolement, a éviter les égoismes
nationaux et les égoismes
personnels : parce que tous se
rendront compte qu’ils font partie de
la grande famille humaine, qui est
conduite par la volonté de Dieu a la
perfection. Nous contribuerons ainsi
a faire disparaitre cette angoisse,
cette peur d’un avenir de rancoeur
fratricide, et a confirmer la paix et
I’harmonie dans les &mes et dans la
société : tolérance, compréhension
[...], amour » %,

Dans ces mémes pages, saint
Josémaria partage I'un de ses grands
désirs : « Je voudrais que le
catéchisme de la doctrine chrétienne
pour les enfants enseigne clairement
quels sont ces points fermes, sur
lesquels on ne peut pas céder,
lorsqu’on agit d’'une maniere ou
d’une autre dans la vie publique ; et



qu’il affirme en méme temps le
devoir d’agir, de ne pas s’abstenir, de
donner sa collaboration pour servir
le bien commun avec loyauté et
liberté personnelle » .

Tels sont en effet les canaux par
lesquels passe ’enseignement social
de ’Eglise, en s’éloignant d’une
conception de la vie chrétienne qui
se concentre sur les devoirs religieux
et familiaux, mais néglige les devoirs
civiques *". La vie spirituelle n’est
pas quelque chose d’intime, et ’appel
a faire advenir le royaume de Dieu
ne peut s’identifier qu’a un zéle
apostolique personnel. Il faut aussi
vouloir améliorer le monde par son
travail, que ce soit dans la sphere
publique ou a la maison. Pour cela, il
faut concevoir sa profession comme
un service, c’est-a-dire comme un
moyen de servir Dieu et les autres. «
Nous avons besoin que le Seigneur
élargisse nos coeurs, qu’il nous donne
un cceur a notre mesure, afin que



tous les besoins, les douleurs et les
souffrances des hommes et des
femmes de notre temps, surtout ceux

des plus faibles, puissent y entrer »
[32]

Le fait que certaines législations et
certains modes de vie se soient
éloignés du message de ’'Evangile
devrait nous amener a réfléchir a ce
que nous, chrétiens, pouvons faire de
plus. Et aussi & ce que nous aurions
pu faire de mieux : pourquoi peut-
étre avons-nous parfois échoué a étre
levain, sel, lumiére. Dans la mesure
ou, comme le souligne saint
Josémaria, cela n’est pas du a
I’égoisme ou a la mauvaise volonté,
mais a des déficiences dans la
formation ®¥, il convient de se
demander : Qu’est-ce qui peut bien
manquer dans la transmission de la
foi ? La ou le christianisme bourgeois
s’est répandu, nous devons réveiller
le sens de la mission pour nous



mettre au service du Royaume de
Dieu qui est déja parmi nous ®*.

. Saint Josémaria, Lettre 3, n° 46.
2, Ibid.

B! Benoit XVI, Spe salvi, n° 16.

. Ibid.

Bl Ibid., n° 17.

"l Ibid., n° 13.

"l Pape Francois, Evangelii gaudium,

n° 186.
8 Saint Josémaria, Lettre 8, n° 1.

¥l Pape Frangois, Homélie, 16 mai
2020.

19 Spe Salvi, n° 35.

" Ibid.



21 1bid.

131 Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
210.

141 Cf. Spe Salvi, n° 24-25.

"3 E. Burkhart - J. Lopez, Vida
cotidiana y santidad en la ensefianza
de san Josemaria, Rialp, Madrid,
2011, vol. I, pp. 411-412.

1% Saint Josémaria, Chemin, n° 301.

U7 Cf. E. Burkhart - ]. Lopez, Vida
cotidiana y santidad, vol. I, p. 412.

U8 Saint Josémaria, Sillon, n° 302.
191 Cf. Lumen gentium, n° 36.

29 Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 184.

11 Saint Josémaria, Entretiens, n° 55.

21 Cf. Saint Jean Paul II, Laborem
Exercens, nn. 5-6.



3 Saint Josémaria, Forge, n° 936.
24 Saint Josémaria, Sillon, n° 716.
31 Saint Josémaria, Forge, n° 900.

81 Cf. pape Frangois, Homélie, 21
mars 2017.

7 Cf. saint Josémaria, Forge, n° 570.
8 Spe Salvi, nn. 13-14.

29 Saint Josémaria, Lettre 3, nn.
37-38.

B0 Ibid., n° 45.
B Ihid., n° 46.

32 Mgr F. Ocariz, A la lumiére de
Evangile.

331 Cf. saint Josémaria,Lettres 3, n°
46.

B4 Cf, Lc 17, 20.

José Maria Torralba



pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-cm/article/le-
christianisme-bourgeois/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/fr-cm/article/le-christianisme-bourgeois/
https://opusdei.org/fr-cm/article/le-christianisme-bourgeois/
https://opusdei.org/fr-cm/article/le-christianisme-bourgeois/

	Le christianisme bourgeois

