opusdei.org

Theéme 18 - Le
Baptéme et la
Confirmation

Le baptéeme rend le chrétien
juste. La confirmation compléte
le patrimoine baptismal, grace
aux dons surnaturels propres a
la maturité chrétienne.

24/01/2014

18.
Le Baptéme

* Fondements bibliques et
institution



Parmi les nombreuses préfigurations
vétérotestamentaires du Baptéme, le
déluge universel, le passage de la
Mer Rouge, et la circoncision se
détachent car ils sont mentionnés
explicitement dans le Nouveau
Testament comme allusion a ce
sacrement (cf. 1 P 3, 20-21; 1 Co 10,
1; Col 2,11-12). Avec Jean- Baptiste,
le rite de ’eau, méme s’il n’a pas
d’efficacité salvatrice, est uni a la
préparation doctrinale, a la
conversion et au désir de la grace,
piliers du futur catéchuménat.

Jésus est baptisé dans les eaux du
Jourdain au début de son ministére
public (cf. Mt 3, 13-17), non par
nécessité mais par solidarité
rédemptrice. En cette occasion, ’eau
devient définitivement I’élément
matériel du signe sacramentel. De
plus les cieux s’ouvrent, ’Esprit
descend sous la forme d’une colombe
et la voix de Dieu le Pere confirme la
filiation divine du Christ: ces



événements qui touchent la Téte de
’Eglise & venir réveélent ce qui se
réalisera ensuite sacramentellement
dans ses membres.

Plus tard a lieu ’entretien avec
Nicodeme durant lequel Jésus
affirme le lien pneumatologique qui
existe entre ’eau du baptéme et le
salut, d’ou s’ensuit sa nécessité: «
personne, a moins de naitre de I'eau
et de I'Esprit ne peut entrer dans le
Royaume de Dieu » (Jn 3,5).

Le mystére pascal confere au
baptéme sa valeur salvifique; Jésus
en effet « avait déja parlé de sa
passion qu’ll allait souffrir a
Jérusalem comme d’un « Baptéme »
dont Il devait étre baptisé (Mc 10, 38;
cf. Lc 12,50). Le Sang et I’eau qui ont
coulé du coté transpercé de Jésus
crucifié (Jn 19, 34) sont des types du
Baptéme et de I’Eucharistie,
sacrements de la vie nouvelle

» (Catéchisme, 1225).



Avant de monter au ciel, le Seigneur
dit aux apotres : « Allez, de toutes les
nations faites des disciples, baptisez
les au nom du Pére et du Fils et du
Saint Esprit; apprenez leur a
observer tout ce que je vous ai
commandé » (Mt 28, 19-20). Ce
commandement est fidelement
observé a partir de la Pentecéte et il
indique 'objectif prioritaire de
I’évangélisation, qui est toujours
d’actualité.

Dans son commentaire de ces textes,
Saint Thomas dit que I'institution du
baptéme se fit par étapes: la matiere,
I’eau, remonte au baptéme du Christ;
sa nécessite fut affirmée en Jn 3, 5;
son usage a commenceé lorsque Jésus
envoya ses disciples précher et
baptiser; son efficacité provient de la
passion; sa diffusion fut imposée en
Mt 28, 19[1].

* La justification et les effets du
baptéme



Nous lisons en Rm 6, 3-4 : « Ne le
savez-vous pas? Nous tous qui par le
baptéme avons été unis au Christ
Jésus, c'est a sa mort que nous avons
été unis par le baptéme. Si donc, par
le baptéme qui nous unit a la mort,
nous avons été mis au tombeau avec
lui, c'est pour que nous menions une
vie nouvelle, nous aussi, comme le
Christ qui, par la toute-puissance du
Pére, est ressuscité d'entre les morts
». Le baptéme qui reproduit dans le
fidele le passage de Jésus-Christ sur
la terre et son action salvatrice,
octroie au chrétien la justification.
Cest ce que dit Col 2,12 : « Dans le
baptéme, vous avez été mis au
tombeau avec lui et vous étes
ressuscités avec lui par la foi en la
force de Dieu qui I’a ressuscité
d’entre les morts. ». On ajoute
maintenant le réle de la foi, grace a
laquelle nous « revétons le Christ »,
lorsqu’elle est mélée au rite de I’eau,
comme le confirme Ga 3, 26-27: « Car
tous, dans le Christ Jésus, vous étes



fils de Dieu par la foi. En effet, vous
tous que le baptéme a unis au Christ,
vous avez revétu le Christ ». Cette
réalité de la justification par le
baptéme se traduit par des effets
concrets dans ’ame du chrétien, que
la théologie présente comme une
guérison et une élévation. La
premiere se réfere au pardon des
péchés comme le met en relief la
prédication de saint Pierre: « Pierre
leur répondit : « Convertissez-vous,
et que chacun de vous soit baptisé au
nom de Jésus Christ pour le pardon
de ses péchés ; vous recevrez alors le
don du Saint-Esprit.» (Ac 2, 38). Ceci
inclut le péché originel et, chez les
adultes, tous les péchés personnels.
La totalité de la peine temporelle et
éternelle est également remise.
Cependant il reste chez le baptisé «
certaines conséquences temporelles
du péché...telles les souffrances, la
maladie, la mort ou les fragilités
inhérentes a la vie comme les
faiblesses de caractere, etc., ainsi



qu'une inclination au péché que la
Tradition appelle la concupiscence,
ou, métaphoriquement, « le foyer du
péché » (fomes peccati). (Catéchisme,
1264).

La justification est aussi « élévation »
par l’effusion de I’Esprit Saint ; « C’est
dans un unique Esprit, en effet, que
nous tous, Juifs ou paiens, esclaves
ou hommes libres, nous avons été
baptisés pour former un seul corps.
Tous, nous avons été désaltérés par
un unique Esprit. » (1 Co 12, 13).
Parce qu’il s’agit de « ’Esprit du
Christ » (Rm 8, 9), nous recevons « un
esprit de fils adoptifs » (Rm 8, 15), en
tant que fils dans le Fils. Dieu confere
au baptisé la grace sanctifiante, les
vertus théologales et morales et les
dons de I’Esprit Saint. A c6té de cette
réalité de grace, « le Baptéme scelle
le chrétien d’une marque spirituelle
indélébile (character) de son
appartenance au Christ. Cette
marque n’est effacée par aucun



péché, méme si le péché empéche le
Baptéme de porter des fruits de salut
» (Catéchisme, 1272).

Comme nous avons été baptisés dans
un seul Esprit « pour ne plus former
qu’un seul corps » (1 Co 12, 13),
I'incorporation au Christ est
simultanément une incorporation a
1'Fglise et en elle nous sommes en
pleine communion avec I'Eglise
Catholique. Rappelons pour finir que
les baptisés sont « une race élue, un
sacerdoce royal, une nation sainte,
un peuple acquis, pour proclamer les
louanges de Celui qui vous a appelés
des ténebres a son admirable
lumieére » (1 P 2, 9): ils participent
donc au sacerdoce commun des
fideles, « ‘tenus de professer devant
les hommes la foi que par 1'Eglise ils
ont recue de Dieu’ (LG, 11) et de
participer a l’activité apostolique et



missionnaire du Peuple de Dieu
» (Catéchisme, 1270).

* Nécessité

La catéchése néotestamentaire
affirme catégoriquement du Christ «
que I’'on ne connait pas sous le ciel
d’autre nom par lequel nous
puissions étre sauveés ». Et
puisqu’étre « baptisés dans le Christ »
équivaut a étre « revétus du Christ

» (Ga 3, 27), il faut comprendre dans
toute leur force ces paroles de Jésus
selon lesquelles « Celui qui croira et
sera baptisé sera sauvé; celui qui
refusera de croire sera condamné

» (Mc 16, 16). De 1a découle la foi de
1'Eglise sur la nécessité du baptéme
pour le salut.

Pour comprendre ce dernier point, il
faut faire attention a la formulation
précise du magistére : « le Baptéme
est nécessaire au salut pour ceux
auxquels 1'Evangile a été annoncé et
qui ont eu la possibilité de demander



ce sacrement (cf. Mc 16, 16). L'Eglise
ne connait pas d’autre moyen que le
Baptéme pour assurer 'entrée dans
la béatitude éternelle; c’est pourquoi
elle se garde de négliger la mission
qu’elle a recue du Seigneur de faire «
renaitre de I’eau et de ’Esprit » tous
ceux qui peuvent étre baptisés. Dieu
a lié le salut au sacrement du
Baptéme, mais Il n’est pas Lui-méme
lié a ses sacrements » (CEC, 1257).

I1 existe en effet des situations
spéciales dans lesquelles les fruits
principaux du baptéme peuvent étre
obtenus sans la médiation
sacramentelle. Mais justement parce
quil n’y a pas de signe sacramentel,
il n’existe pas de certitude que la
grace a été conférée. Ce que la
tradition ecclésiale a appelé baptéme
de sang et baptéme de désir ne sont
pas des « actes regus » mais un
ensemble de circonstances réunies
dans un sujet et qui font que 'on
peut parler de rédemption. Par



exemple, « 'Eglise garde la ferme
conviction que ceux qui subissent la
mort en raison de la foi, sans avoir
recu le Baptéme, sont baptisés par
leur mort pour et avec le Christ.

» (Catéchisme, 1258). De facon
analogue I'Eglise affirme que « tout
homme qui, ignorant I'Evangile du
Christ et son Eglise, cherche la vérité
et fait la volonté de Dieu selon qu’il
la connait, peut étre sauvé. On peut
supposer que de telles personnes
auraient désiré explicitement le
Baptéme si elles en avaient connu la
nécessité » (Cf. Catéchisme, 1260).

Les cas de baptéme de sang et de
désir n’incluent pas celui des enfants
morts sans baptéme. «L'Eglise ne
peut que les confier a la miséricorde
de Dieu, comme elle le fait dans le
rite des funérailles pour eux. En
effet, la grande miséricorde de Dieu
qui veut que tous les hommes soient
sauvés, et la tendresse de Jésus
envers les enfants, qui Lui a fait



dire : « Laissez les enfants venir a
moi, ne les empéchez pas » (Mc 10,
14), nous permettent d’espérer qu’il y
ait un chemin de salut pour les
enfants morts sans Baptéme » (Cf.
Catéchisme, 1261).

* Célébration liturgique

Les «rites d’accueil » visent a
discerner la volonté des candidats ou
de leurs parents de recevoir le
sacrement et d’en assumer ses
conséquences. Ils sont suivis des
lectures bibliques qui illustrent le
ministere baptismal, et sont
commentées dans ’homélie. Ensuite
on invoque l'intercession des saints
dans la communion desquels le
candidat sera intégré; par la priere
de ’exorcisme et ’onction avec
I’huile des catéchumenes on signifie
la protection divine contre les
attaques du malin. Ensuite on bénit
I’eau avec des formules qui ont un
contenu catéchétique élevé, et qui



donnent une forme liturgique au lien
entre ’eau et ’Esprit. La foi et la
conversion sont présentes dans la
profession de foi trinitaire et le
renoncement a satan et au péché.

On entre alors dans la phase
sacramentelle du rite « par le bain de
I’eau baptismale, accompagné d’une
parole» (Eph 5, 26). L’ablution, qu’elle
soit par infusion ou par immersion,
doit toujours se faire de fagon a ce
que I’eau coule sur la téte pour
signifier le véritable lavage de ’ame.
La matiere valide du Sacrement, c’est
I’eau. Tandis que le ministre verse
trois fois I’eau sur la téte du candidat
ou 'immerge, il prononce les paroles
« Un tel, je te baptise au nom du Pére
et du Fils et du Saint Esprit ».

Les rites post-baptismaux (ou
explicatifs) expliquent le mystere
réalisé. La téte du candidat est ointe
(sile baptéme n’est pas suivi
immédiatement de la confirmation),



pour signifier sa participation au
sacerdoce commun et annoncer la
future confirmation. On donne un
vétement blanc comme exhortation
pour conserver 'innocence
baptismale et comme symbole de la
nouvelle vie conférée. Le cierge
allumé au cierge pascal symbolise la
lumiére du Christ, qui nous est
donnée pour vivre comme fils de la
lumiére. Le rite de leffata, réalisé sur
les oreilles et sur la bouche du
candidat signifie I’attitude d’écoute et
de proclamation de la parole de Dieu.
Finalement la récitation du Notre
Pére devant l’autel - pour les adultes
au cours de la liturgie eucharistique -
met en valeur la nouvelle condition
de fils de Dieu.

* Ministre et sujet

Le ministre ordinaire est I’évéque et
le prétre et aussi, dans l'Eglise latine,
le diacre. En cas de nécessité
n’importe quel homme, n’importe



quelle femme peut baptiser, y
compris un non chrétien, pourvu
quil ait 'intention de faire ce que
fait 'Eglise lorsqu’elle agit ainsi. Le
baptéme est destiné a tous les
hommes et toutes les femmes qui ne
I’ont pas encore recu.

Les bébés doivent recevoir le
sacrement durant les premiers jours
de leur vie[2], dés que le permet leur
santé et celle de la mere :agir
autrement pourrait étre, d’apres
saint Josémaria, « une atteinte grave
a la justice et a la charité »[3]. En
effet, comme ouverture a la vie de la
grace, le baptéme est un événement
merveilleux, absolument gratuit, qui
est valide pourvu qu’il ne soit pas
refusé. Quant a la foi du bébé,
nécessairement ecclésiale, elle est
représentée par la foi de 1'Eglise
professée par les parrains. Il existe
cependant des limites déterminées a
la pratique du baptéme des enfants :
il est illicite, mais valide, sans le



consentement des parents ou s’il
n’existe pas une garantie suffisante
de la future éducation de ’enfant
dans la foi catholique. Pour la
garantir les parents désignent des
parrains choisis parmi des chrétiens
confirmeés, de vie exemplaire.

Quant a des enfants déja grands, on
attend normalement qu’ils aient I’age
de raison pour les catéchiser (plus
rapidement que des adultes) avant
de les baptiser.

Les candidats adultes se préparent a
travers le catéchuménat, structuré
selon les diverses pratiques locales,
en vue de recevoir dans la méme
cérémonie a la fois la Confirmation
et la premiere Communion. Durant
cette période, on cherche a affermir
chez le candidat le désir de la grace,
ce qui inclut I'intention de recevoir le
sacrement, qui est une condition de
validité. Parallelement I’'instruction
doctrinale cherche a susciter chez le



candidat la vertu surnaturelle de la
foi et la véritable conversion du
ceeur, qui peut exiger des
changements radicaux dans la vie du
candidat.

La Confirmation

* Fondements bibliques et
historiques

Les prophéties sur le Messie avaient
annonceé que « sur Lui reposera
I’Esprit du Seigneur: esprit de sagesse
et de discernement, esprit de conseil
et de force, esprit de connaissance et
de crainte du Seigneur (Is 11, 2), et
ceci serait uni a son choix comme
envoyé: «Voici mon serviteur que je
soutiens, mon €lu qui a toute ma
faveur. J’ai fait reposer sur lui mon
esprit ; aux nations, il proclamera le
droit » (Is 42, 1). Le texte prophétique
est encore plus explicite lorsqu’il est
placé dans la bouche du Messie :
«L’esprit du Seigneur Dieu est sur
moi parce que le Seigneur m’a



consacre par l’onction. Il m’a envoyé
annoncer la bonne nouvelle aux
humbles, guérir ceux qui ont le cceur
brisé, proclamer aux captifs leur
délivrance, aux prisonniers leur
libération » (Is 61, 1).

Quelque chose de semblable est
annoncé également a tout le peuple
de Dieu ; Dieu dit a ses membres: « Je
mettrai en vous mon esprit, je ferai
que vous marchiez selon mes lois,
que vous gardiez mes préceptes et
leur soyez fideles.» (Ez 36, 27); et
dans joél 3, 2, 'universalité de cette
diffusion est accentuée: « Méme sur
les serviteurs et sur les servantes je
répandrai mon esprit en ces jours-
l1a.».

La prophétie messianique se réalise
avec I'Incarnation (cf. Lc 1, 35),
confirmée, complétée et
publiquement manifestée dans
I’onction du Jourdain (cf. Lc 3, 21-22),
lorsque I’Esprit descend sur le Christ



sous la forme d’une colombe et que
la voix du Pére actualise la prophétie
de I’élection. Le Seigneur Lui-méme
se présente au début de son
ministere comme 1’0Oint de Dieu en
qui s’accomplissent les prophéties
(cf. Lc 4, 18-19), et qui se laisse guider
par PEsprit (cf. Lc 4,1 ; 4, 14; 10, 21)
jusqu’au moment méme de sa mort
(cf. Hb 9, 14). Avant d’offrir sa vie
pour nous, Jésus promet ’envoi de
I’Esprit (cf. Jn 14, 16 ; 15, 26 ; 16, 13),
comme cela arrive effectivement le
jour de la Pentecote (cf. Ac 2, 1-4), en
référence explicite a la prophétie de
Joél (cf. Ac 2, 17-18), pour marquer
ainsi le début de la mission
universelle de I'Eglise.

L’Esprit répandu a Jérusalem sur les
apotres est communiqué par eux aux
baptisés a travers 'imposition des
mains et la priere (cf. Ac 8, 14-17; 19,
6) ; cette pratique est tellement
connue dans 1'Eglise primitive qu’elle
est attestée dans 1'Epitre aux



Hébreux comme partie de I’ «
enseignement élémentaire » et des «
themes fondamentaux » (He 6, 1-2).
Ce cadre biblique est complété par la
tradition paulinienne et johannique
qui met en rapport les concepts d’
«onction » et de « sceau » avec
I’Esprit répandu sur les chrétiens (cf.
2Co1,21-22;Eph1,13;1]n 2,
20.27). Ce dernier fait a trouvé une
expression liturgique, attestée des les
plus anciens documents, dans
I’onction du candidat avec de 'huile
parfumée.

Ces mémes documents attestent
I'unité rituelle primitive des trois
sacrements d’initiation, conférés
durant la célébration pascale
présidée par I’évéque dans la
cathédrale. Lorsque le christianisme
se diffusa en dehors des villes et que
le baptéme des enfants devint massif,
il ne fut plus possible de poursuivre
la pratique primitive. Alors qu’en
occident la confirmation resta



réservée a I’évéque, séparée du
baptéme, en orient on conserva
I'unité des sacrements d’initiation,
conférés I’'un a la suite de 'autre par
le prétre au nouveau-né. En Orient
I’onction avec le saint-Chréme prit de
plus en plus d’importance. Elle
s’étend a différentes parties du
corps ; en Occident I'imposition des
mains est précédée d’une imposition
générale sur tous les confirmés et
chacun recoit I'onction sur le front
(qui vaut imposition)[4].

* Signification liturgique et
effets sacramentaux

Le saint-Chréme composé d’huile
d’olive et de baume est consacré par
I’évéque ou le patriarche, et
seulement par lui, durant la messe
chrismale. ’onction du confirmand
avec le saint-Chréme est un signe de
sa conseécration. « Par la
Confirmation, les chreétiens, c’est-a-
dire ceux qui sont oints, participent



plus pleinement a la mission de
Jésus-Christ et a la plénitude de
I’Esprit Saint que celui-ci posséde,
afin que toute sa vie exhale « la
bonne odeur du Christ » (cf. 2 Co 2,
15). Au moyen de cette onction le
confirmand recoit « la marque », le
sceau de ’Esprit Saint » (Catéchisme,
1294-1295).

Cette onction est précédée
liturgiquement, - quand elle a lieu
indépendamment du baptéme -, du
renouvellement des promesses du
baptéme et de la profession de foi
des confirmands. « Ainsi il apparait
clairement que la Confirmation se
situe dans la suite du Baptéme

» (Catéchisme, 1298). Elle est suivie,
dans la liturgie romaine, de l’extensio
manuum de I’évéque sur tous les
confirmands tandis qu’il prononce
une priere qui est une épicléese de
contenu élevé (c’est-a-dire une
invocation et une supplique). On
arrive ensuite au rite spécifiquement



sacramentel, qui se réalise « par
I’onction du saint-Chréme sur le
front, faite en imposant la main, et
par ces paroles : « Untel, sois marqué
de PEsprit saint, le don de Dieu

» (Catéchisme, 1300). Le rite se
conclut par le baiser de paix, comme
manifestation de communion
ecclésiale avec I'évéque (cf.
Catéchisme, 1301).

Ainsi donc la confirmation possede
une unité intrinseque avec le
baptéme, méme si elle ne s’exprime
pas nécessairement dans le méme
rite. Avec elle le « patrimoine
baptismal » du candidat est complété
avec les dons surnaturels
caractéristiques de la maturité
chrétienne. La Confirmation est
conférée une seule fois, puisqu’elle «
imprime dans ’ame une marque
spirituelle indélébile, le « caractere »,
qui est le signe de ce que Jésus-Christ
a marqué un chrétien du sceau de
son Esprit en le revétant de la force



d’en haut pour qu’il soit son témoin
» (Catéchisme, 1304). Par elle les
chrétiens recoivent avec une
abondance particuliere les dons de
I’Esprit Saint ; ils sont plus
étroitement unis a 1'Eglise, « et ils
s’obligent ainsi plus strictement tout
a la fois a répandre et a défendre la
foi par la parole et par ’action »[5].

* Ministre et sujet

En qualité de successeurs des apotres
seuls les évéques sont « les ministres
originaires de la confirmation »[6].
Dans le rite latin le ministre
ordinaire est exclusivement

I’évéque ; un prétre peut confirmer
validement uniquement dans les cas
prévus par la législation générale
(baptéme d’adultes, baptisé accueilli
dans la communion catholique,
danger de mort), ou lorsqu’il recoit
un pouvoir spécifique, ou lorsque, vu
le grand nombre de confirmands, il
est associé momentanément a



I’évéque qui « multiplie ses mains ».
Dans les Eglises orientales, le prétre
est aussi le ministre ordinaire, et il
doit toujours utiliser le saint-Chréme
consacre par le patriarche ou
I’évéque.

En tant que sacrement d’initiation la
confirmation est destinée a tous les
chrétiens, et pas seulement a
quelques heureux élus. Dans le rite
latin il faut que le candidat ait I’age
de raison : ’dge concret dépend des
usages locaux, qui doivent respecter
son caractere d’initiation. Une
formation préalable est requise, ainsi
qu'une intention véritable de
recevoir ce sacrement,et ’état de
grace.

Philippe Goyret
Bibliographie de base

Catéchisme de ’Eglise Catholique,
1212-1321.



Compendium du Catéchisme de
PEglise Catholique, 251-270.

[1] Cf. Saint Thomas, In IV Sent., d.3,
q. 1, a.5,sol.2

[2] Can. 867 - § 1. Les parents sont
tenus par l'obligation de faire
baptiser leurs enfants dans les
premieres semaines; ils iront trouver
leur curé au plus tot apres la
naissance et méme avant, afin de
demander le sacrement pour leur
enfant et d'y étre diment prépares.

[3] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, 78

[4] «Le sacrement de confirmation
est conféré par ’onction de saint-
Chréme sur le front, faite en
imposant la main, et par ces paroles:
N...SOIS MARQUE DE L’ESPRIT
SAINT, LE DON DE DIEU. Cependant,



I'imposition des mains sur les
confirmands faite pendant I’oraison
prescrite avant la chrismation,
meéme si elle ne fait pas partie de
I’essence du rite sacramentel, doit
étre tenue en grande considération a
cause de tout ce qu’elle apporte aussi
bien au parfait achévement du rite
que pour une meilleure
compréhension du sacrement. Il est
évident que cette imposition des
mains, qui précede, differe de
I'imposition de la main par laquelle
on fait ’onction du saint-chréme
sur le front.” (Constitution sur le
sacrement de confirmation, Paul VI,
1971)

[5] Lumen Gentium, 11

[6] Ibid., 26

pdf | document généré
automatiquement depuis https://


https://opusdei.org/fr-cm/article/le-bapteme-et-la-confirmation/

opusdei.org/fr-cm/article/le-bapteme-et-
la-confirmation/ (07/02/2026)


https://opusdei.org/fr-cm/article/le-bapteme-et-la-confirmation/
https://opusdei.org/fr-cm/article/le-bapteme-et-la-confirmation/

	Thème 18 - Le Baptême et la Confirmation

