
opusdei.org

Thème 18 - Le
Baptême et la
Confirmation

Le baptème rend le chrétien
juste. La confirmation complète
le patrimoine baptismal, grâce
aux dons surnaturels propres à
la maturité chrétienne.

24/01/2014

18.

Le Baptême

Fondements bibliques et
institution

• 



Parmi les nombreuses préfigurations
vétérotestamentaires du Baptême, le
déluge universel, le passage de la
Mer Rouge, et la circoncision se
détachent car ils sont mentionnés
explicitement dans le Nouveau
Testament comme allusion à ce
sacrement (cf. 1 P 3, 20-21 ; 1 Co 10,
1 ; Col 2, 11-12). Avec Jean- Baptiste,
le rite de l’eau, même s’il n’a pas
d’efficacité salvatrice, est uni à la
préparation doctrinale, à la
conversion et au désir de la grâce,
piliers du futur catéchuménat.

Jésus est baptisé dans les eaux du
Jourdain au début de son ministère
public (cf. Mt 3, 13-17), non par
nécessité mais par solidarité
rédemptrice. En cette occasion, l’eau
devient définitivement l’élément
matériel du signe sacramentel. De
plus les cieux s’ouvrent, l’Esprit
descend sous la forme d’une colombe
et la voix de Dieu le Père confirme la
filiation divine du Christ: ces



événements qui touchent la Tête de
l’Église à venir révèlent ce qui se
réalisera ensuite sacramentellement
dans ses membres.

Plus tard a lieu l’entretien avec
Nicodème durant lequel Jésus
affirme le lien pneumatologique qui
existe entre l’eau du baptême et le
salut, d’où s’ensuit sa nécessité: «
personne, à moins de naître de l'eau
et de l'Esprit ne peut entrer dans le
Royaume de Dieu » (Jn 3,5).

Le mystère pascal confère au
baptême sa valeur salvifique; Jésus
en effet « avait déjà parlé de sa
passion qu’Il allait souffrir à
Jérusalem comme d’un « Baptême »
dont Il devait être baptisé (Mc 10, 38;
cf. Lc 12,50). Le Sang et l’eau qui ont
coulé du côté transpercé de Jésus
crucifié (Jn 19, 34) sont des types du
Baptême et de l’Eucharistie,
sacrements de la vie nouvelle
» (Catéchisme, 1225).



Avant de monter au ciel, le Seigneur
dit aux apôtres : « Allez, de toutes les
nations faites des disciples, baptisez
les au nom du Père et du Fils et du
Saint Esprit; apprenez leur à
observer tout ce que je vous ai
commandé » (Mt 28, 19-20). Ce
commandement est fidèlement
observé à partir de la Pentecôte et il
indique l’objectif prioritaire de
l’évangélisation, qui est toujours
d’actualité.

Dans son commentaire de ces textes,
Saint Thomas dit que l’institution du
baptême se fit par étapes: la matière,
l’eau, remonte au baptême du Christ;
sa nécessité fut affirmée en Jn 3, 5;
son usage a commencé lorsque Jésus
envoya ses disciples prêcher et
baptiser; son efficacité provient de la
passion; sa diffusion fut imposée en 
Mt 28, 19[1].

La justification et les effets du
baptême

• 



Nous lisons en Rm 6, 3-4 : « Ne le
savez-vous pas? Nous tous qui par le
baptême avons été unis au Christ
Jésus, c'est à sa mort que nous avons
été unis par le baptême. Si donc, par
le baptême qui nous unit à la mort,
nous avons été mis au tombeau avec
lui, c'est pour que nous menions une
vie nouvelle, nous aussi, comme le
Christ qui, par la toute-puissance du
Père, est ressuscité d'entre les morts
». Le baptême qui reproduit dans le
fidèle le passage de Jésus-Christ sur
la terre et son action salvatrice,
octroie au chrétien la justification.
C’est ce que dit Col 2, 12 : « Dans le
baptême, vous avez été mis au
tombeau avec lui et vous êtes
ressuscités avec lui par la foi en la
force de Dieu qui l’a ressuscité
d’entre les morts. ». On ajoute
maintenant le rôle de la foi, grâce à
laquelle nous « revêtons le Christ »,
lorsqu’elle est mêlée au rite de l’eau,
comme le confirme Ga 3, 26-27: « Car
tous, dans le Christ Jésus, vous êtes



fils de Dieu par la foi. En effet, vous
tous que le baptême a unis au Christ,
vous avez revêtu le Christ ». Cette
réalité de la justification par le
baptême se traduit par des effets
concrets dans l’âme du chrétien, que
la théologie présente comme une
guérison et une élévation. La
première se réfère au pardon des
péchés comme le met en relief la
prédication de saint Pierre: « Pierre
leur répondit : « Convertissez-vous,
et que chacun de vous soit baptisé au
nom de Jésus Christ pour le pardon
de ses péchés ; vous recevrez alors le
don du Saint-Esprit.» (Ac 2, 38). Ceci
inclut le péché originel et, chez les
adultes, tous les péchés personnels.
La totalité de la peine temporelle et
éternelle est également remise.
Cependant il reste chez le baptisé «
certaines conséquences temporelles
du péché…telles les souffrances, la
maladie, la mort ou les fragilités
inhérentes à la vie comme les
faiblesses de caractère, etc., ainsi



qu’une inclination au péché que la
Tradition appelle la concupiscence,
ou, métaphoriquement, « le foyer du
péché » (fomes peccati). (Catéchisme,
1264).

La justification est aussi « élévation »
par l’effusion de l’Esprit Saint ; « C’est
dans un unique Esprit, en effet, que
nous tous, Juifs ou païens, esclaves
ou hommes libres, nous avons été
baptisés pour former un seul corps.
Tous, nous avons été désaltérés par
un unique Esprit. » (1 Co 12, 13).
Parce qu’il s’agit de « l’Esprit du
Christ » (Rm 8, 9), nous recevons « un
esprit de fils adoptifs » (Rm 8, 15), en
tant que fils dans le Fils. Dieu confère
au baptisé la grâce sanctifiante, les
vertus théologales et morales et les
dons de l’Esprit Saint. À côté de cette
réalité de grâce, « le Baptême scelle
le chrétien d’une marque spirituelle
indélébile (character) de son
appartenance au Christ. Cette
marque n’est effacée par aucun



péché, même si le péché empêche le
Baptême de porter des fruits de salut
» (Catéchisme, 1272).

Comme nous avons été baptisés dans
un seul Esprit « pour ne plus former
qu’un seul corps » (1 Co 12, 13),
l’incorporation au Christ est
simultanément une incorporation à
l'Église et en elle nous sommes en
pleine communion avec l'Église
Catholique. Rappelons pour finir que
les baptisés sont « une race élue, un
sacerdoce royal, une nation sainte,
un peuple acquis, pour proclamer les
louanges de Celui qui vous a appelés
des ténèbres à son admirable
lumière » (1 P 2, 9): ils participent
donc au sacerdoce commun des
fidèles, « ‘tenus de professer devant
les hommes la foi que par l'Église ils
ont reçue de Dieu’ (LG, 11) et de
participer à l’activité apostolique et



missionnaire du Peuple de Dieu
» (Catéchisme, 1270).

Nécessité

La catéchèse néotestamentaire
affirme catégoriquement du Christ «
que l’on ne connaît pas sous le ciel
d’autre nom par lequel nous
puissions être sauvés ». Et
puisqu’être « baptisés dans le Christ »
équivaut à être « revêtus du Christ
» (Ga 3, 27), il faut comprendre dans
toute leur force ces paroles de Jésus
selon lesquelles « Celui qui croira et
sera baptisé sera sauvé; celui qui
refusera de croire sera condamné
» (Mc 16, 16). De là découle la foi de
l'Église sur la nécessité du baptême
pour le salut.

Pour comprendre ce dernier point, il
faut faire attention à la formulation
précise du magistère : « le Baptême
est nécessaire au salut pour ceux
auxquels l'Évangile a été annoncé et
qui ont eu la possibilité de demander

• 



ce sacrement (cf. Mc 16, 16). L'Église
ne connaît pas d’autre moyen que le
Baptême pour assurer l’entrée dans
la béatitude éternelle; c’est pourquoi
elle se garde de négliger la mission
qu’elle a reçue du Seigneur de faire «
renaître de l’eau et de l’Esprit » tous
ceux qui peuvent être baptisés. Dieu
a lié le salut au sacrement du
Baptême, mais Il n’est pas Lui-même
lié à ses sacrements » (CEC, 1257).

Il existe en effet des situations
spéciales dans lesquelles les fruits
principaux du baptême peuvent être
obtenus sans la médiation
sacramentelle. Mais justement parce
qu’il n’y a pas de signe sacramentel,
il n’existe pas de certitude que la
grâce a été conférée. Ce que la
tradition ecclésiale a appelé baptême
de sang et baptême de désir ne sont
pas des « actes reçus » mais un
ensemble de circonstances réunies
dans un sujet et qui font que l’on
peut parler de rédemption. Par



exemple, « l'Église garde la ferme
conviction que ceux qui subissent la
mort en raison de la foi, sans avoir
reçu le Baptême, sont baptisés par
leur mort pour et avec le Christ.
» (Catéchisme, 1258). De façon
analogue l'Église affirme que « tout
homme qui, ignorant l'Évangile du
Christ et son Église, cherche la vérité
et fait la volonté de Dieu selon qu’il
la connaît, peut être sauvé. On peut
supposer que de telles personnes 
auraient désiré explicitement le
Baptême si elles en avaient connu la
nécessité » (Cf. Catéchisme, 1260).

Les cas de baptême de sang et de
désir n’incluent pas celui des enfants
morts sans baptême. «L'Église ne
peut que les confier à la miséricorde
de Dieu, comme elle le fait dans le
rite des funérailles pour eux. En
effet, la grande miséricorde de Dieu
qui veut que tous les hommes soient
sauvés, et la tendresse de Jésus
envers les enfants, qui Lui a fait



dire : « Laissez les enfants venir à
moi, ne les empêchez pas » (Mc 10,
14), nous permettent d’espérer qu’il y
ait un chemin de salut pour les
enfants morts sans Baptême » (Cf. 
Catéchisme, 1261).

Célébration liturgique

Les « rites d’accueil » visent à
discerner la volonté des candidats ou
de leurs parents de recevoir le
sacrement et d’en assumer ses
conséquences. Ils sont suivis des
lectures bibliques qui illustrent le
ministère baptismal, et sont
commentées dans l’homélie. Ensuite
on invoque l’intercession des saints
dans la communion desquels le
candidat sera intégré; par la prière
de l’exorcisme et l’onction avec
l’huile des catéchumènes on signifie
la protection divine contre les
attaques du malin. Ensuite on bénit
l’eau avec des formules qui ont un
contenu catéchétique élevé, et qui

• 



donnent une forme liturgique au lien
entre l’eau et l’Esprit. La foi et la
conversion sont présentes dans la
profession de foi trinitaire et le
renoncement à satan et au péché.

On entre alors dans la phase
sacramentelle du rite « par le bain de
l’eau baptismale, accompagné d’une
parole» (Eph 5, 26). L’ablution, qu’elle
soit par infusion ou par immersion,
doit toujours se faire de façon à ce
que l’eau coule sur la tête pour
signifier le véritable lavage de l’âme.
La matière valide du Sacrement, c’est
l’eau. Tandis que le ministre verse
trois fois l’eau sur la tête du candidat
ou l’immerge, il prononce les paroles
« Un tel, je te baptise au nom du Père
et du Fils et du Saint Esprit ».

Les rites post-baptismaux (ou
explicatifs) expliquent le mystère
réalisé. La tête du candidat est ointe
(si le baptême n’est pas suivi
immédiatement de la confirmation),



pour signifier sa participation au
sacerdoce commun et annoncer la
future confirmation. On donne un
vêtement blanc comme exhortation
pour conserver l’innocence
baptismale et comme symbole de la
nouvelle vie conférée. Le cierge
allumé au cierge pascal symbolise la
lumière du Christ, qui nous est
donnée pour vivre comme fils de la
lumière. Le rite de l’effata, réalisé sur
les oreilles et sur la bouche du
candidat signifie l’attitude d’écoute et
de proclamation de la parole de Dieu.
Finalement la récitation du Notre
Père devant l’autel - pour les adultes
au cours de la liturgie eucharistique -
met en valeur la nouvelle condition
de fils de Dieu.

Ministre et sujet

Le ministre ordinaire est l’évêque et
le prêtre et aussi, dans l'Église latine,
le diacre. En cas de nécessité
n’importe quel homme, n’importe

• 



quelle femme peut baptiser, y
compris un non chrétien, pourvu
qu’il ait l’intention de faire ce que
fait l'Église lorsqu’elle agit ainsi. Le
baptême est destiné à tous les
hommes et toutes les femmes qui ne
l’ont pas encore reçu.

Les bébés doivent recevoir le
sacrement durant les premiers jours
de leur vie[2], dès que le permet leur
santé et celle de la mère :agir
autrement pourrait être, d’après
saint Josémaria, « une atteinte grave
à la justice et à la charité »[3]. En
effet, comme ouverture à la vie de la
grâce, le baptême est un événement
merveilleux, absolument gratuit, qui
est valide pourvu qu’il ne soit pas
refusé. Quant à la foi du bébé,
nécessairement ecclésiale, elle est
représentée par la foi de l'Église
professée par les parrains. Il existe
cependant des limites déterminées à
la pratique du baptême des enfants :
il est illicite, mais valide, sans le



consentement des parents ou s’il
n’existe pas une garantie suffisante
de la future éducation de l’enfant
dans la foi catholique. Pour la
garantir les parents désignent des
parrains choisis parmi des chrétiens
confirmés, de vie exemplaire.

Quant à des enfants déjà grands, on
attend normalement qu’ils aient l’âge
de raison pour les catéchiser (plus
rapidement que des adultes) avant
de les baptiser.

Les candidats adultes se préparent à
travers le catéchuménat, structuré
selon les diverses pratiques locales,
en vue de recevoir dans la même
cérémonie à la fois la Confirmation
et la première Communion. Durant
cette période, on cherche à affermir
chez le candidat le désir de la grâce,
ce qui inclut l’intention de recevoir le
sacrement, qui est une condition de
validité. Parallèlement l’instruction
doctrinale cherche à susciter chez le



candidat la vertu surnaturelle de la
foi et la véritable conversion du
cœur, qui peut exiger des
changements radicaux dans la vie du
candidat.

La Confirmation

Fondements bibliques et
historiques

Les prophéties sur le Messie avaient
annoncé que « sur Lui reposera
l’Esprit du Seigneur: esprit de sagesse
et de discernement, esprit de conseil
et de force, esprit de connaissance et
de crainte du Seigneur (Is 11, 2), et
ceci serait uni à son choix comme
envoyé: «Voici mon serviteur que je
soutiens, mon élu qui a toute ma
faveur. J’ai fait reposer sur lui mon
esprit ; aux nations, il proclamera le
droit » (Is 42, 1). Le texte prophétique
est encore plus explicite lorsqu’il est
placé dans la bouche du Messie :
«L’esprit du Seigneur Dieu est sur
moi parce que le Seigneur m’a

• 



consacré par l’onction. Il m’a envoyé
annoncer la bonne nouvelle aux
humbles, guérir ceux qui ont le cœur
brisé, proclamer aux captifs leur
délivrance, aux prisonniers leur
libération » (Is 61, 1).

Quelque chose de semblable est
annoncé également à tout le peuple
de Dieu ; Dieu dit à ses membres: « Je
mettrai en vous mon esprit, je ferai
que vous marchiez selon mes lois,
que vous gardiez mes préceptes et
leur soyez fidèles.» (Ez 36, 27); et
dans Joël 3, 2, l’universalité de cette
diffusion est accentuée: « Même sur
les serviteurs et sur les servantes je
répandrai mon esprit en ces jours-
là.».

La prophétie messianique se réalise
avec l’Incarnation (cf. Lc 1, 35),
confirmée, complétée et
publiquement manifestée dans
l’onction du Jourdain (cf. Lc 3, 21-22),
lorsque l’Esprit descend sur le Christ



sous la forme d’une colombe et que
la voix du Père actualise la prophétie
de l’élection. Le Seigneur Lui-même
se présente au début de son
ministère comme l’Oint de Dieu en
qui s’accomplissent les prophéties
(cf. Lc 4, 18-19), et qui se laisse guider
par l’Esprit (cf. Lc 4, 1 ; 4, 14 ; 10, 21)
jusqu’au moment même de sa mort
(cf. Hb 9, 14). Avant d’offrir sa vie
pour nous, Jésus promet l’envoi de
l’Esprit (cf. Jn 14, 16 ; 15, 26 ; 16, 13),
comme cela arrive effectivement le
jour de la Pentecôte (cf. Ac 2, 1-4), en
référence explicite à la prophétie de
Joël (cf. Ac 2, 17-18), pour marquer
ainsi le début de la mission
universelle de l'Église.

L’Esprit répandu à Jérusalem sur les
apôtres est communiqué par eux aux
baptisés à travers l’imposition des
mains et la prière (cf. Ac 8, 14-17 ; 19,
6) ; cette pratique est tellement
connue dans l'Église primitive qu’elle
est attestée dans l'Épitre aux



Hébreux comme partie de l’ «
enseignement élémentaire » et des «
thèmes fondamentaux » (He 6, 1-2).
Ce cadre biblique est complété par la
tradition paulinienne et johannique
qui met en rapport les concepts d’
«onction » et de « sceau » avec
l’Esprit répandu sur les chrétiens (cf.
2 Co 1, 21-22 ; Eph 1, 13 ; 1 Jn 2,
20.27). Ce dernier fait a trouvé une
expression liturgique, attestée dès les
plus anciens documents, dans
l’onction du candidat avec de l’huile
parfumée.

Ces mêmes documents attestent
l’unité rituelle primitive des trois
sacrements d’initiation, conférés
durant la célébration pascale
présidée par l’évêque dans la
cathédrale. Lorsque le christianisme
se diffusa en dehors des villes et que
le baptême des enfants devint massif,
il ne fut plus possible de poursuivre
la pratique primitive. Alors qu’en
occident la confirmation resta



réservée à l’évêque, séparée du
baptême, en orient on conserva
l’unité des sacrements d’initiation,
conférés l’un à la suite de l’autre par
le prêtre au nouveau-né. En Orient
l’onction avec le saint-Chrême prit de
plus en plus d’importance. Elle
s’étend à différentes parties du
corps ; en Occident l’imposition des
mains est précédée d’une imposition
générale sur tous les confirmés et
chacun reçoit l’onction sur le front
(qui vaut imposition)[4].

Signification liturgique et
effets sacramentaux

Le saint-Chrême composé d’huile
d’olive et de baume est consacré par
l’évêque ou le patriarche, et
seulement par lui, durant la messe
chrismale. L’onction du confirmand
avec le saint-Chrême est un signe de
sa consécration. « Par la
Confirmation, les chrétiens, c’est-à-
dire ceux qui sont oints, participent

• 



plus pleinement à la mission de
Jésus-Christ et à la plénitude de
l’Esprit Saint que celui-ci possède,
afin que toute sa vie exhale « la
bonne odeur du Christ » (cf. 2 Co 2,
15). Au moyen de cette onction le
confirmand reçoit « la marque », le
sceau de l’Esprit Saint » (Catéchisme,
1294-1295).

Cette onction est précédée
liturgiquement, - quand elle a lieu
indépendamment du baptême -, du
renouvellement des promesses du
baptême et de la profession de foi
des confirmands. « Ainsi il apparaît
clairement que la Confirmation se
situe dans la suite du Baptême
» (Catéchisme, 1298). Elle est suivie,
dans la liturgie romaine, de l’extensio
manuum de l’évêque sur tous les
confirmands tandis qu’il prononce
une prière qui est une épiclèse de
contenu élevé (c’est-à-dire une
invocation et une supplique). On
arrive ensuite au rite spécifiquement



sacramentel, qui se réalise « par
l’onction du saint-Chrême sur le
front, faite en imposant la main, et
par ces paroles : « Untel, sois marqué
de l’Esprit saint, le don de Dieu
» (Catéchisme, 1300). Le rite se
conclut par le baiser de paix, comme
manifestation de communion
ecclésiale avec l’évêque (cf. 
Catéchisme, 1301).

Ainsi donc la confirmation possède
une unité intrinsèque avec le
baptême, même si elle ne s’exprime
pas nécessairement dans le même
rite. Avec elle le « patrimoine
baptismal » du candidat est complété
avec les dons surnaturels
caractéristiques de la maturité
chrétienne. La Confirmation est
conférée une seule fois, puisqu’elle «
imprime dans l’âme une marque
spirituelle indélébile, le « caractère »,
qui est le signe de ce que Jésus-Christ
a marqué un chrétien du sceau de
son Esprit en le revêtant de la force



d’en haut pour qu’il soit son témoin
» (Catéchisme, 1304). Par elle les
chrétiens reçoivent avec une
abondance particulière les dons de
l’Esprit Saint ; ils sont plus
étroitement unis à l'Église, « et ils
s’obligent ainsi plus strictement tout
à la fois à répandre et à défendre la
foi par la parole et par l’action »[5].

Ministre et sujet

En qualité de successeurs des apôtres
seuls les évêques sont « les ministres
originaires de la confirmation »[6].
Dans le rite latin le ministre
ordinaire est exclusivement
l’évêque ; un prêtre peut confirmer
validement uniquement dans les cas
prévus par la législation générale
(baptême d’adultes, baptisé accueilli
dans la communion catholique,
danger de mort), ou lorsqu’il reçoit
un pouvoir spécifique, ou lorsque, vu
le grand nombre de confirmands, il
est associé momentanément à

• 



l’évêque qui « multiplie ses mains ».
Dans les Églises orientales, le prêtre
est aussi le ministre ordinaire, et il
doit toujours utiliser le saint-Chrême
consacré par le patriarche ou
l’évêque.

En tant que sacrement d’initiation la
confirmation est destinée à tous les
chrétiens, et pas seulement à
quelques heureux élus. Dans le rite
latin il faut que le candidat ait l’âge
de raison : l’âge concret dépend des
usages locaux, qui doivent respecter
son caractère d’initiation. Une
formation préalable est requise, ainsi
qu’une intention véritable de
recevoir ce sacrement,et l’état de
grâce.

Philippe Goyret

Bibliographie de base

Catéchisme de l’Eglise Catholique,
1212-1321.



Compendium du Catéchisme de
l’Eglise Catholique, 251-270.

[1] Cf. Saint Thomas, In IV Sent., d.3,
q. 1, a.5, sol.2

[2] Can. 867 - § 1. Les parents sont
tenus par l'obligation de faire
baptiser leurs enfants dans les
premières semaines; ils iront trouver
leur curé au plus tôt après la
naissance et même avant, afin de
demander le sacrement pour leur
enfant et d'y être dûment préparés.

[3] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, 78

[4] «Le sacrement de confirmation
est conféré par l’onction de saint-
Chrême sur le front, faite en
imposant la main, et par ces paroles:
N...SOIS MARQUE DE L’ESPRIT
SAINT, LE DON DE DIEU. Cependant,



l’imposition des mains sur les
confirmands faite pendant l’oraison
prescrite avant la chrismation,
même si elle ne fait pas partie de
l’essence du rite sacramentel, doit
être tenue en grande considération à
cause de tout ce qu’elle apporte aussi
bien au parfait achèvement du rite
que pour une meilleure
compréhension du sacrement. Il est
évident que cette imposition des
mains, qui précède, diffère de
l’imposition de la main par laquelle
on fait l’onction du saint-chrême
sur le front.” (Constitution sur le
sacrement de confirmation, Paul VI,
1971)

[5] Lumen Gentium, 11

[6] Ibid., 26

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

https://opusdei.org/fr-cm/article/le-bapteme-et-la-confirmation/


opusdei.org/fr-cm/article/le-bapteme-et-
la-confirmation/ (07/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/le-bapteme-et-la-confirmation/
https://opusdei.org/fr-cm/article/le-bapteme-et-la-confirmation/

	Thème 18 - Le Baptême et la Confirmation

