
opusdei.org

L’Assomption de
Marie fait la joie des
anges

« Marie a été élevée, corps et
âme, par Dieu aux cieux. Les
anges et les hommes s’en
réjouissent. Quelle est cette joie
intime qui fait qu’aujourd’hui
notre cœur batte si fort et que
notre âme soit inondée de
paix ? Nous fêtons la
glorification de notre Mère et il
est naturel que ses enfants se
réjouissent tout spécialement
de voir comment la Très Sainte
Trinité l’honore (…) : fille de
Dieu le Père, mère de Dieu le
Fils, épouse de Dieu le Saint-



Esprit. Dieu seul est au-dessus
d’Elle » (Quand le Christ pas

10/08/2016

Traces de notre foi

« Marie a été élevée, corps et âme,
par Dieu aux cieux. Les anges et les
hommes s’en réjouissent. Quelle est
cette joie intime qui fait
qu’aujourd’hui notre cœur batte si
fort et que notre âme soit inondée de
paix ? Nous fêtons la glorification de
notre Mère et il est naturel que ses
enfants se réjouissent tout
spécialement de voir comment la
Très Sainte Trinité l’honore (…) : fille
de Dieu le Père, mère de Dieu le Fils,
épouse de Dieu le Saint-Esprit. Dieu
seul est au-dessus d’Elle » (Quand le
Christ passe, n. 171)



La foi en la vérité touchante de
l’Assomption nous permet d’assurer
"qu’enfin la Vierge immaculée,
préservée par Dieu de toute atteinte
de la faute originelle, ayant accompli
le cours de sa vie terrestre, fut élevée
corps et âme à la gloire du ciel, et
exaltée par le Seigneur comme la
Reine de l’univers, pour être ainsi
plus entièrement conforme à son
Fils, Seigneur des seigneurs,
victorieux du péché et de la mort
" (Catéchisme de l’Église catholique,
n. 966).

Voilà le noyau de l’enseignement de
l’Église sur les mystères ultimes de la
vie de Notre Dame sur terre : en
participant à la victoire du Christ,
Elle a vaincu la mort et tout son être,
corps et âme, est désormais
triomphant dans la gloire du ciel. La
liturgie nous le fait contempler tous
les ans le 15 août, en la solennité de
l’Assomption, et lors de la fête de
Sainte Marie Vierge, Reine, célébrée



le 22 août, pour nous rappeler que
dès son entrée au Paradis, à côté de
son Fils, elle exerce, sa royauté
maternelle sur toute la création.

Nous avons peu de précisions sur les
dernières années de la vie de Notre
Dame sur terre. Entre l’Ascension et
la Pentecôte, la Sainte Écriture
constate qu’elle est au Cénacle (Cf. Ac
1, 13-14). Vraisemblablement elle est
restée après chez Saint Jean
puisqu’Elle lui avait été confiée (Cf.
Jn 19, 25-27). Mais l’Écriture ne dit
rien sur son Assomption et ses
circonstances. D’après de très
anciens témoignages, elle aurait eu
lieu à Jérusalem. D’autres plus
récents la situent à Éphèse.

Parmi les traditions qui parlent de la
Ville Sainte, il y a des récits
apocryphes du Transitus Virginis ou
Dormitio Mariæ . Le « passage » ou la
« dormition » sont des termes qui
expriment que la fin de la vie de



Notre Dame ressemble
vraisemblablement à un sommeil
paisible. Ces écrits racontent que
lorsque Marie n’était plus de ce
monde, les apôtres se trouvant
autour de son lit, le Seigneur lui-
même descendit du ciel entouré d’un
cortège d’anges et prit l’âme de sa
Mère. Les disciples déposèrent son
corps dans un sépulcre et trois jours
après le Seigneur revint pour le
prendre et l’unir à son âme au
paradis. Dans ces descriptions-là, les
auteurs parlent de deux endroits
différents : la maison où eut lieu le «
passage » et le tombeau où fut pris le
corps de Marie monté au Ciel.

Aussi, y a-t-il dans la Ville Sainte
deux églises qui évoquent la
mémoire de ces mystères : une sur le
mont Sion et une autre à
Gethsémani.

Plusieurs Pères de l’Église
reprennent ces témoignages. Saint



Jean Damascène, mort à Jérusalem
vers la moitié du VIIIème siècle,
rapporte l’Assomption comme le font
les apocryphes et il place les
événements au Cénacle et au Jardin
des Oliviers: le corps de Marie, le
corps de cette magnifique épouse,
orné de la splendeur ineffable de
l’Esprit, dans son linceul, est « pris,
au mont Sion, et porté par les
apôtres. Elle est ainsi portée jusqu’au
très saint jardin de Gethsémani,
précédée et suivi par un cortège
d’anges qui la couvrent de leurs ailes,
avec l’Église en toute sa
plénitude” (Saint Jean Damascène,
Homilia II in Dormitionem Beatæ
Mariæ Virginis, 12).

Il y a dans la Ville Sainte deux églises
en mémoire de ces mystères : la
basilique de la Dormition, sur le
mont Sion, à quelques mètres du
Cénacle et le Tombeau de Marie, à
Gethsémani, près du jardin où Jésus
pria la nuit du Jeudi Saint.



La basilique de la Dormition

Dans un article précédent, nous
avons évoqué le mont Sion. Il s’agit
d’une colline à l’extrémité sud-ouest
de la Ville Sainte appelée ainsi par
les chrétiens. C’est là, autour du
cénacle qu’est née l’église primitive.
Vers la moitié du 4ème siècle, on y
construisit une grande basilique, dite
Sainte-Sion qui fut considérée
comme la mère de toutes les églises.
Elle gardait le Cénacle et le lieu de
l’Assomption de Notre Dame que la
tradition chrétienne plaçait dans un
logement tout proche. Ce temple fut
plusieurs fois détruit et restauré au
cours des siècles suivants. Pour finir,
seul le Cénacle demeura debout.
Toutefois, on n’oublia jamais le lien
que cette zone avait avec la vie de
Sainte Marie, de sorte qu’en 1910,
lorsque Guillaume II, empereur
d’Allemagne, acquit des terrains à
Sion, on y construisit une abbaye
bénédictine avec une basilique



annexe dédiée à la Dormition de la
Vierge.

Il s’agit d’une église à deux niveaux
de style roman allemand avec une
influence byzantine. Au premier
niveau, il y a la nef principale,
circulaire, avec une grande coupole
ornée de mosaïques ainsi que six
chapelles latérales et à l’est une
abside avec un chœur avec une
voûte en berceau et une demi-
coupole ornée aussi d’une grande
mosaïque.

À l’étage inférieur, le centre de la
crypte nous attire: il y a une Sainte
Vierge gisante, sous un dais.
Plusieurs chapelles offertes par des
nations et des associations diverses
entourent ce tombeau.

Don Alvaro visita cette basilique de
la Dormition le 22 mars 1994, le
dernier jour de son pèlerinage en
Terre Sainte. Il y fit sa prière le matin
en se préparant intensément à dire la



Sainte Messe en l’église du Cénacle
tout près de là, au couvent Saint-
François.

Le Tombeau de Marie

Le Tombeau de Marie est sur le lit du
torrent Cédron, à Gethsémani, à
quelques dizaines de mètres au nord
de la basilique de l’Agonie et du
Jardin des Oliviers. Pour les
chrétiens orthodoxes grecs et
arméniens, copropriétaires, ainsi que
pour les syriens, les coptes et les
éthiopiens, qui ont certains droits sur
le site, c’est l’église de l’Assomption.

Pour accéder au sépulcre, on descend
deux volées de marches. La première
va de la rue à une cour à l’étage
inférieur, qui fait l’office d’atrium de
l’église et qui conduit aussi à la grotte
de l’Arrestation. La seconde, à
l’intérieur de l’édifice, qui va du
portique à la nef. Cette profondeur
est due à ce que le lit du Cédron est
remonté au cours des siècles et à ce



que la construction qui nous est
parvenue correspondrait réellement
à la crypte de la basilique primitive
dont l’ouvrage est
vraisemblablement du 4ème ou
5ème siècle.

En 1972, une inondation fut à
l’origine d’une vaste restauration de
l’église et du début d’un grand
chantier archéologique. Ces études
rattachées aux sources historiques
montrent que la sépulture où, selon
la tradition, a reposé le corps de la
Sainte Vierge faisait partie d’un
ensemble funéraire du Ier siècle.

Il avait été entièrement creusé dans
la roche, avec trois espaces. Quand il
fut décidé que le tombeau de Marie
ferait partie d’un édifice ouvert au
culte, les architectes byzantins
adoptèrent vraisemblablement un
procédé semblable à celui du Saint
Sépulcre : ils l’isolèrent de
l’environnement en éliminant les



autres espaces. Ils remplacèrent le
plafond par une coupole en pierre et
ils construisirent le sanctuaire au
dessus de cet ensemble.

Comme ce fut le cas pour d’autres
lieux chrétiens en Terre Sainte, les
invasions du premier millénaire
endommagèrent le sanctuaire qu’au
XIème siècle les Croisés trouvèrent
en piteux état. En 1101, une
communauté de bénédictins de
Cluny s’y installa et le chantier de
restauration fut entamé. On ouvrit
l’entrée de la crypte en élargissant
l’escalier. Des deux côtés de la
descente, on installa deux chapelles,
qui serviraient par la suite de
panthéon royal. On embellit le
tombeau de la Vierge, en le couvrant
d’un dais en marbre. On
reconstruisit l’église supérieure et, à
côté, on bâtit un monastère avec une
auberge pour les pèlerins et un
hôpital.



Des dizaines d’années plus tard,
après que Saladin eût conquis
Jérusalem, il n’y avait plus que la
crypte, la façade et l’escalier qui les
rattachait, avec les deux chapelles.
C’est l’état de l’église actuelle.

Corps et âme

«Le mystère de l’Assomption de
Marie, corps et âme, s’inscrit
totalement dans la résurrection du
Christ. L’humanité de la Mère a été «
attirée » par le Fils dans un passage à
travers la mort.

“Jésus est définitivement entré dans
la vie éternelle avec toute son
humanité, celle qu’il avait prise dans
le sein de Marie. Aussi, sa Mère qui
l’avait fidèlement suivi toute sa vie
durant, l’a-t-elle suivi avec son cœur
et est-Elle entrée avec Lui dans la vie
éternelle, dite aussi Ciel, ou Paradis,
Maison du Père” (François, Homélie,
15 août 2013). En même temps “
l’Assomption est une réalité qui nous



touche, nous aussi parce qu’elle nous
montre de façon lumineuse notre
destinée, celle de l’humanité et de
l’histoire. De fait, en Marie nous
contemplons la réalité de la gloire à
laquelle nous sommes appelés,
chacun de nous et toute l’Église”.
(Benoît XVI, Angélus, 15 août 2012).

Notre Dame qui a pleinement
participé à l’œuvre de notre salut
était appelée à suivre de près les pas
de son Fils: la pauvreté à Bethléem,
la vie cachée de son travail ordinaire
à Nazareth, la manifestation de la
divinité à Cana en Galilée, les
affronts de la Passion et le Sacrifice
divin de la Croix, la béatitude
éternelle au Paradis.

Tout cela nous concerne directement
puisque cet itinéraire surnaturel doit
être le nôtre. Marie nous montre que
cette voie est praticable et sûre. Elle
nous a précédés sur la voie de
l’imitation du Christ et la



glorification de Notre Mère est la
ferme espérance de notre propre
salut. Aussi, l’appelons-nous spes
nostra et causa nostræ lætitia, notre
espérance et cause de notre joie.

Nous ne saurions jamais perdre la
confiance de parvenir à être saints,
d’accepter les invitations de Dieu,
d’être persévérants jusqu’au bout.
Dieu qui a entamé chez nous l’œuvre
de la sanctification, la parachèvera
(cf. Ph 1, 6) (Quand le Christ passe, n.
176).

Cette espérance est un don de Dieu
qui ne nous exempte pas de lutter :
personne ne saurait rester passif. Au
contraire, la foi et l’expérience
personnelle nous prouvent que la vie
chrétienne passe par la Croix pour
atteindre la gloire, que le bonheur
tient à commencer et recommencer
continuellement. Recommencer ?
Bien sûr ! Chaque fois que tu fais un
acte de contrition, et nous devrions



en faire beaucoup tous les jours, tu
recommences puisque tu offres à
Dieu un amour nouveau (Forge, n.
384).

Notre existence ici-bas est une
traversée, un voyage non dépourvu
de sacrifices, de souffrance, de
privations mais pourvu aussi de joie.

Vous pouvez certes vous dire que cet
optimisme est excessif, car tout
homme fait l’expérience de ses
insuffisances, de ses échecs. Tous
éprouvent la souffrance, la fatigue,
l’ingratitude, la haine peut-être.
Étant pareils aux autres, les chrétiens
pourraient-ils être exempts de ces
contraintes de la nature humaine.

Ce serait naïveté que de nier la
présence réitérée de la douleur, du
découragement, de la tristesse et de
la solitude en notre pèlerinage ici-
bas.



La foi nous a appris avec certitude
que tout cela n’est pas le produit du
hasard, que le destin de la créature
n’est pas d’avancer vers
l’anéantissement de ses désirs de
bonheur.

La foi nous apprend que tout a un
sens divin car tout concerne l’appel
qui nous conduit vers la demeure du
Père. Comprendre ainsi de façon
surnaturelle l’existence du chrétien
sur terre ne simplifie nullement la
complexité humaine mais c’est
rassurant pour l’homme de savoir
que cette complexité est censée être
traversée par le nerf de l’amour de
Dieu, par ce câble, solide et
indestructible, qui rattache la vie sur
terre à la vie définitive dans la
Patrie.

(Quand le Christ passe, n. 177).

Pour accroître notre espérance,
accourons avec confiance vers la
Très Sainte Vierge : Cor Mariæ



dulcissimum, iter para tutum; Cœur
très doux de Marie, accorde la force
et la sécurité à notre pèlerinage sur
terre : sois, toi-même, notre chemin,
car tu connais le sentier et le
raccourci sûrs qui mènent, par ton
amour, à l’amour de Jésus-Christ.

(Ibid., n. 178).

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/lassomption-
de-marie-fait-la-joie-des-anges/

(09/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/lassomption-de-marie-fait-la-joie-des-anges/
https://opusdei.org/fr-cm/article/lassomption-de-marie-fait-la-joie-des-anges/
https://opusdei.org/fr-cm/article/lassomption-de-marie-fait-la-joie-des-anges/

	L’Assomption de Marie fait la joie des anges

