
opusdei.org

La raison de notre
espérance

Le défi spécifique de l'époque
que nous vivons est,
notamment, de réussir à faire
appréhender l'actualité du
Christ à ceux qui considèrent
qu'il s'agit d'un personnage
dépassé. Article de mgr Lluis
Clavell, professeur de
métaphysique à l'Université
pontificale de la Sainte-Croix.

15/05/2008

Tout au long de son extraordinaire
pontificat, Jean-Paul II a appelé tous



les chrétiens à évangéliser les pays et
les milieux qui, à la suite d’un long
processus de sécularisation, ne
connaissent plus le Christ. Beaucoup
ont à peine entendu parler de Jésus
et, en même temps, ils sont
insatisfaits des propositions les plus
répandues dans l'opinion publique.
D’autres ont entendu ou lu quelque
chose sur sa Personne, qu'ils ne
connaissent en réalité que
superficiellement, quand ils n'en ont
pas une image déformée. Le défi
singulier du moment historique que
nous vivons consiste, pour une large
part, à communiquer la nouveauté
du Christ à ceux qui considèrent qu’il
s’agit d’une figure d’une certaine
manière dépassée.

Benoît XVI a voulu assumer
pleinement cette mission : dans ses
homélies, ses discours et ses écrits on
voit comment il cherche à nous faire
rencontrer le Christ authentique, et à
nous faire entrer dans son amitié.



Nombreux sont ceux qui répondent à
cet effort, qu'ils soient croyants ou
non croyants, comme le montrent
l’attention grandissante qui est
prêtée aux propos du pape et
l’augmentation du nombre de
personnes qui viennent l’écouter
place Saint-Pierre. De même, les
longues queues qui ne cessent de se
former pour prier devant le tombeau
de Jean-Paul II témoignent de la
réaction positive des gens à l’appel
de la nouvelle évangélisation et du
besoin profond de Dieu que ressent
le cœur humain.

Faciliter la rencontre avec le
Christ

Le jour de la Pentecôte, l’Esprit de
Vérité est apparu sous forme de
langues de feu sur Marie et les
disciples. Les apôtres ont parlé avec
des mots que les milliers de pèlerins
présents à Jérusalem ces jours-là ont
compris, chacun dans sa langue.



Aujourd’hui comme alors, le
Consolateur nous incite à employer
des arguments et un langage adaptés
à chaque milieu et à chaque
personne. La situation culturelle,
politique et médiatique que nous
vivons nous oblige à chercher des
raisons qui soient crédibles dans les
différents contextes sociaux; à
trouver des idées attrayantes et à
proposer des solutions positives aux
problèmes qui se posent. Autrement
dit à donner des raisons de croire
plus solides et plus compréhensibles,
et cela de façon sereine, respectueuse
et aimable, comme saint Pierre le
recommande dans sa première
lettre: « Sanctifiez dans vos cœurs le
Seigneur Christ, toujours prêts à la
défense contre quiconque vous
demande raison de l’espérance qui est
en vous. Mais que ce soit avec douceur
et respect » (I P 3, 15-16.)

Maintenant, comme aux premiers
temps de l’Église, ce n'est qu'en



faisant mieux connaître le visage
aimable de Jésus-Christ et en incitant
à une amitié plus profonde avec lui
que nous pourrons surprendre nos
contemporains, quand nous leur
annoncerons cette nouvelle pleine
d’espérance : le Seigneur est le seul
qui soit capable de combler au-delà
de leurs espérances les douloureux
vides qui si souvent les angoissent.

Benoît XVI insiste sur la nécessité de
fortifier la raison et sur l’importance
qu'a eue la rencontre du
christianisme, dès ses origines, avec
la tradition philosophique grecque.
Sa première encyclique, Deus caritas
est, montre bien sa volonté de
réconcilier raison et foi au cœur
même du christianisme: l’amour
divin. « La nature spécifique de la foi,
dit-il, est la rencontre avec le Dieu
vivant, rencontre qui nous ouvre de
nouveaux horizons bien au-delà du
domaine propre de la raison. Mais, en
même temps, elle est une force



purificatrice pour la raison elle-même.
Partant de la perspective de Dieu, elle
la libère de ses aveuglements et, de ce
fait, elle l’aide à être elle-même
meilleure. La foi permet à la raison de
mieux accomplir sa tâche et de mieux
voir ce qui lui est propre » (Benoît
XVI, Litt. enc. Deus caritas est, n° 28.)

La foi se présente comme l’amie de la
raison, comme une illumination
transcendante, comme une lumière
très puissante qui est infusée dans
notre intelligence humaine. Mais
Benoît XVI revendique aussi le rôle
que la raison peut jouer comme
instance critique de la religion elle-
même. Dans une perspective
chrétienne, la raison, ouverte à la
transcendance, à la recherche de la
vérité, fournit une base au dialogue
avec d’autres croyances. Qui plus est,
c’est un moyen fondamental d'éviter
que la religion ne dégénère en
superstition. C'est pourquoi l'on peut
dire que la raison se situe au cœur



même de la tâche du théologien,
comme de l’existence théologale
chrétienne, dans la mesure où,
comme le pape le rappelait en citant
Manuel II Paléologue, «ne pas agir
selon la raison est contraire à la
nature de Dieu » (cf. Benoît XVI,
Discours à l’Université de
Ratisbonne, 12 septembre 2006.)

À la lumière de la Révélation
chrétienne, qui enseigne qu’au
commencement était le Logos (cf.Jn
1, 1), la raison s’élargit dans son
action : elle ne s’enferme pas dans les
réalités sensibles, mais son ouverture
à la vérité atteint d’une certaine
façon les interrogations
fondamentales de l’homme et se rend
capable de purifier la manière dont
la foi est vécue (cf. Benoît
XVI,Discours à l’Université de
Ratisbonne, 12 septembre 2006). La
foi et la raison « sont comme les deux
ailes qui permettent à l’esprit humain



de s’élever vers la contemplation de la
vérité. »

Élargir l’horizon de la raison, une
tâche universitaire

Quand il aborde la question des
relations entre la raison et la foi, le
chrétien doit tenir compte de la
diversité des sciences. De nos jours,
la spécialisation est évidente dans
l’organisation des sciences. De plus,
grâce à elle le progrès scientifique a
reçu un élan considérable au cours
du siècle dernier. Il est cependant
probable que le scientifique soit
amené assez souvent par son propre
travail à se poser des questions
auxquelles sa méthode de
connaissance ne pourra pas apporter
de réponse. Cette carence montre la
nécessité de stimuler la collaboration
entre les experts des différentes
branches du savoir, pour unifier les
approches et parvenir ainsi à une
synthèse nouvelle.



La recherche d’une nouvelle
harmonie entre foi et raison est
typiquement une tâche qui revient à
l’Université. Celle-ci devrait devenir «
un grand laboratoire où, selon les
diverses disciplines, on élabore sans
cesse de nouveaux parcours de
recherche dans une confrontation
stimulante entre la foi et la raison […]
N’est-ce pas là une aventure
enthousiasmante ? Oui, sans aucun
doute, car, en agissant à l’intérieur de
cet horizon de sens, on découvre
l’unité intrinsèque qui relie les
diverses branches du savoir : la
théologie, la philosophie, la médecine,
l’économie, chaque discipline,
jusqu’aux technologies les plus
spécialisées, car tout est lié » (Benoît
XVI, Discours à l’Université
Catholique du Sacro Cuore, Rome, 25
novembre 2005.) C'est dans
l’Université que se cristallise
l’universalité des connaissances
humaines et que se manifeste la
dépendance entre le développement



de la personne humaine et le plan
créateur de Dieu : la recherche —
comme tout autre travail honnête —
enrichit notre mode d'occupation du
monde, tout en formulant pour
chaque génération un défi pour le
futur.

Pour réaliser cette synthèse
culturelle, qui est une grande
aventure, Benoît XVI propose un
chemin : « La raison des sciences
modernes doit tout simplement
accepter comme un donné la
structure rationnelle de la matière
tout comme la correspondance entre
notre esprit et les structures qui
régissent la nature : son parcours
méthodologique est fondé sur ce
donné. Mais la question du «
pourquoi en est-il ainsi ? » demeure.
Les sciences de la nature doivent
l’élever à d’autres niveaux et à
d’autres façons de penser – à la
philosophie et à la théologie » (Benoît
XVI,Discours à l’Université de



Ratisbonne, 12 septembre 2006.)
Ceux qui cultivent telle ou telle
science particulière doivent s’ouvrir,
par conséquent, à une dimension
supérieure, susceptible d’éclairer
une multiplicité de résultats, et
rendant par là possible la
compréhension qui donne une unité
à ces connaissances : le monde
trouve sa signification dans la
capacité unificatrice de l’intelligence,
mais celle-ci doit se déployer jusqu’à
un au-delà transcendant, qui confère
son sens ultime à l’existence.

D’un autre côté, l’ouverture
universelle de la raison concerne
aussi les théologiens et les
philosophes, qui ne peuvent pas
s’isoler et se passer des autres
sciences. La philosophie — et en
particulier la métaphysique — utilise
les connaissances fournies par les
autres disciplines et examine leurs
présupposés, en essayant de les
éclairer et de les justifier. C’est un



savoir adapté aux questions de
principe, mais en aucune façon il ne
rend superflues les autres sciences
(cf. Saint Thomas d’Aquin, Super
Boetium De Trinitate, III, q. 5, a. 1 ad
6.) De plus, l’ouverture de la raison
réclame que la philosophie et la
théologie réfléchissent sur d’autres
dimensions de l’existence humaine,
comme les grandes expériences
religieuses. « Dans ce grand Logos,
dans cette amplitude de la raison,
nous invitons nos interlocuteurs au
dialogue des cultures. La retrouver
nous-mêmes toujours à nouveau est la
grande tâche de l’Université » (Benoît
XVI, Discours à l’Université de
Ratisbonne, 12 septembre 2006.)

Une synthèse personnelle, fruit de
l’unité de vie

Les rapports entre foi et raison ne se
manifestent pas seulement dans le
domaine universitaire : nous
pouvons considérer les



enseignements de Jean-Paul II et de
Benoît XVI comme autant
d’invitations qui nous sont faites par
la Providence à mieux exprimer
l’harmonie entre la foi et la raison.
Répondre à ces appels suppose que
l'on prenne soin de sa propre
formation et que l'on considère
comment la foi éclaire l’intelligence
dans l'existence quotidienne. Cela
suppose aussi que l'on mette en
œuvre des moyens pour que la
raison soit catholique. Dans la
bouche de saint Josémaria, un esprit
authentiquement chrétien devrait
avoir « la largeur de vues et
l’approfondissement énergique de ce
qui est sans cesse vivant dans
l’orthodoxie catholique ; — le souci
droit et sain (qui n’est jamais frivolité)
de renouveler les doctrines
caractéristiques de la pensée
traditionnelle, en matière de
philosophie et d’interprétation de
l’histoire… ; — une attention vigilante
aux orientations de la science et de la



pensée contemporaines ; — et une
attitude positive et ouverte face à la
transformation actuelle des structures
sociales et des formes de vie» (Sillon,
n° 428.)

Étant donné que tout le monde n’a
pas les mêmes occasions
d'approfondir sa formation
culturelle, ni les mêmes capacités et
intérêts pour le faire, ce qui vient
d'être dit se concrétisera dans
chaque cas de manière différente.
Cela dit, ces paroles doivent être
pour tous un stimulant qui aide à
voir quels sont les moyens à mettre
en œuvre afin de mieux comprendre
les problèmes de l'époque, et d’être
plus incisif dans ses propositions. La
familiarité avec la dimension
rationnelle de la foi est une partie
fondamentale de la formation
théologique de tout chrétien et
certainement un composant
important du don de langues que
saint Josémaria demande pour



l’apôtre moderne (cf Sillon, n° 450,
899.)

Les lectures de qualité sont d'une
grande aide en matière de
raisonnement, d'information, de
finesse de langage, d’éducation, de
sentiment et de capacité d’aimer… La
lecture peut être un moyen fort
approprié pour élargir ses horizons
de formation. Sans doute, la lecture
paisible stimule-t-elle l'élaboration
de nouveaux projets et permet-elle
de mieux jauger les informations —
quelquefois fragmentaires — qui
nous parviennent par les média.
Pourtant, il arrive souvent que
certains styles de vie empêchent le
lecteur d’avoir recours à des
ouvrages littéraires ou de pensée qui
pourraient l’enrichir : l’intensité du
travail en amène beaucoup à
rechercher un repos passif, comme
celui que fournissent la télévision ou
les romans d’évasion. C'est pourquoi,
en pensant aux nouvelles



générations, il est utile de rappeler
que la culture personnelle et
collective dépend pour beaucoup du
milieu dans lequel chacun a été
formé. Aussi, si l'on veut réhabiliter
la raison et l’exercer en harmonie
avec la foi, importe-t-il que
l’éducation que l'on reçoit dans sa
famille ou à l’école aide à apprécier,
dès l’enfance, la beauté du bien, des
comportements vertueux et des
œuvres accomplies jusqu'au bout. Il
dépend des parents, des professeurs,
des tuteurs et des amis que les jeunes
prennent tôt goût à la lecture et
exercent toujours plus cette
participation au Logos divin qu’est
l’intelligence.

Une autre manière de s'ouvrir à une
mentalité universelle est d’adopter
une attitude positive et ouverte face
aux différents courants de pensée.
Pour pouvoir dévoiler aux hommes
que le Christ est la réponse à leurs
inquiétudes, nous avons besoin de



montrer que nous sommes
conscients de leurs problèmes et des
solutions que notre interlocuteur
nous propose, aussi erronées qu’elles
puissent nous paraître. Un esprit
authentiquement catholique et
universel sait analyser et exposer le
point de vue de l’autre, y compris
lorsqu’il est opposé au sien, avec
respect, sans le tourner en dérision,
en le prenant au sérieux, en tenant
compte aussi de tout l’attrait qu’il
peut avoir. Car examiner calmement
les arguments contraires aide à
s’interroger, fait mûrir les idées,
pousse à réfléchir sérieusement :
c’est là un mode de raisonnement
souvent utilisé par le pape Benoît
XVI. Faire abstraction de ce premier
pas peut conduire les interlocuteurs
à accepter quelque chose, mais sans
l’intérioriser, ou à considérer — non
sans raison — que la réponse donnée
ne résout pas le problème soulevé :
l’argument d’autorité a une valeur
limitée et, de fait, il n’est pas



suffisant pour la plupart des
questions ; en revanche, pénétrer
dans les raisons de l’autre permet de
mettre en relief les limites de ces
idées, aussi répandues soient-elles,
au moment opportun et avec des
objections motivées. Sans un vrai 
intérêt désintéressé — c’est-à-dire,
plein d’affection — pour l’autre, nous
n’arriverons jamais à le comprendre
à fond tel qu’il est : seul l’amour
comprend ce qui est concret.

L’harmonie entre raison et foi dans
la vie publique

L’usage de la raison, dans sa fonction
argumentative et rhétorique, aide à
perdre la peur de parler de Dieu
dans le monde professionnel et
public, à ne pas limiter son apostolat
au domaine privé, familial et amical.
La culture de notre temps exige que
les chrétiens participent aux débats
publics sur des questions d’intérêt
général et qu’ils le fassent en



manifestant leur unité de vie. Il sera
ainsi possible d’avoir un débat
vraiment serein et raisonné, avec le
langage adapté, qui contribuera à la
bonne entente entre tous.

Aujourd’hui, ici et là, on cherche à
asseoir le dialogue politique sur un
certain relativisme, qui ignore toute
conception transcendante de
l’homme. Et cela souvent au nom de
la tolérance, comme si on voulait
affirmer que croire en Dieu empêche
de comprendre les problèmes et les
besoins de ceux qui n’ont pas la foi ;
et même que le croyant, quand il
dialogue, prétend imposer, même s’il
n’en est pas conscient, des
convictions qui sont purement
subjectives.

Cependant, le relativisme n’est pas
une condition du progrès, ni le
résultat d’un plus grand respect de la
liberté ; il suffit de considérer
l’histoire pour constater l’apport



décisif du christianisme à la
découverte de la dignité humaine, à
la confiance dans la raison et dans
les valeurs d’une vivre ensemble
dans la liberté. La foi n’a perdu
aucune de ses virtualités : c’est
pourquoi, face aux difficultés d’un
milieu qui relègue le fait religieux au
domaine privé, le chrétien ne peut
pas se laisser aller au découragement
ou à la tentation de cacher ses
croyances. Cela serait céder à la
tiédeur, à la commodité et, au bout
du compte, ne pas bien saisir le lien
profond entre la raison et la foi.

Le dialogue politique requiert une
synergie d’efforts en vue du bien
commun ; il suscite chez chacun
initiatives, propositions, solutions
aux problèmes sociaux. En ce sens, la
doctrine sociale de l’Église propose « 
un humanisme à la hauteur du
dessein d’amour de Dieu sur l’histoire,
un humanisme intégral et solidaire,
capable d’animer un nouvel ordre



social, économique et politique, fondé
sur la dignité et sur la liberté de toute
personne humaine, à mettre en œuvre
dans la paix, dans la justice et dans la
solidarité » (Compendium de la
Doctrine sociale de l’Église, n° 19.)
Non seulement celui qui ne ferait pas
entendre sa voix devant le
relativisme dominant renoncerait à
cette conception chrétienne de
l’homme, mais il abdiquerait sa
propre intimité, privant les autres de
son apport personnel au bien
commun.

Certes l’Église ne prétend pas
imposer sa foi à ceux qui ne l’ont pas.
Mais la vérité de sa conception sur
l’homme peut être reconnue, au
moins en partie, par les non
croyants. Un de ses apports à la vie
civile et politique consiste à proposer
des arguments rationnels : « Il ne faut
pas oublier que, lorsque les Églises et
les communautés ecclésiales
interviennent dans le débat public, en



exprimant des réserves ou en
rappelant certains principes, cela ne
constitue pas une forme d’intolérance
ou une interférence, car ces
interventions ne visent qu’à éclairer
les consciences, en les rendant
capables d’agir de manière libre et
responsable, conformément aux
exigences véritables de la justice.
» (Benoît XVI, Discours, 30 mars
2006.)

Dans la plupart des cas, ce ne seront
pas les institutions officielles de
l’Église qui interviendront dans la
discussion publique, mais il
reviendra aux fidèles laïcs de
prendre « toutesles décisions
concrètes d’ordre théorique ou
pratique — par exemple, par rapport
aux diverses options philosophiques,
économiques ou politiques, aux
courants artistiques ou culturels, aux
problèmes de la vie professionnelle ou
sociale, etc. — que chacun juge en
conscience les plus appropriées et les



plus conformes à ses convictions
personnelles et à ses aptitudes
humaines » (saint Josémaria, 
Entretiens, n° 12.) Chacun doit
considérer de façon responsable, en
présence de Dieu, comment il peut
collaborer à l’instauration d’un ordre
social qui soit plus juste et exprime
mieux la dignité humaine.

Même si les hommes politiques ont
pris un engagement plus direct dans
l’édification du bien commun, cette
tâche ne leur est pas réservée à eux
seuls. Tous les chrétiens sont appelés
à coopérer au développement social
dans les circonstances qui sont les
leurs : en donnant l'exemple de la
justice dans leurs relations
professionnelles ; en collaborant à
des initiatives culturelles ou de
solidarité. Ils peuvent intervenir
dans les média, dans les associations
professionnelles ou participer à des
conférences… Les possibilités sont
multiples et il revient à chacun de les



reconnaître lorsqu’elles se
présentent. Cela dit, même dans le
domaine des opinions et tout en
sachant qu’il n’y a pas des règles
universelles, il conviendra de
montrer souvent — de façon
adéquate et en pensant au public
auquel on s'adresse — que sans
Jésus-Christ on manque de
perspective pour comprendre le
véritable enjeu de beaucoup de
situations ; que toute question peut
trouver une réponse dans une
perspective chrétienne, même si
parfois elle n'est pas facile à
formuler.

Dans cette nouvelle évangélisation, le
chrétien rend fécond le don que Dieu
lui a accordé par le baptême. Il se
sait partie prenante de la mission
royale, prophétique et sacerdotale du
Christ et il confie en lui pour qu’il
donne la croissance à son travail. Le
croyant, envoyé à la vigne par celui
qui la connaît le mieux, perçoit une



force nouvelle dans les mots de Jean-
Paul II : « N’ayez pas peur, ouvrez,
ouvrez toutes grandes les portes au
Christ ! À sa puissance salvatrice,
ouvrez les frontières des États, les
systèmes économiques comme les
systèmes politiques, les vastes
domaines de la culture, de la
civilisation, du développement. N’ayez
pas peur ! Le Christ sait « ce qu’il y a
dans l’homme ». Lui seul le sait
» (Jean-Paul II, Homélie lors de la
messe d’inauguration de son
pontificat, 22 octobre 1978. Citée
dans Exhort. apost. Christifideles
laici, n° 34.)

Lluis Clavell

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/la-raison-de-
notre-esperance/ (14/12/2025)

https://opusdei.org/fr-cm/article/la-raison-de-notre-esperance/
https://opusdei.org/fr-cm/article/la-raison-de-notre-esperance/
https://opusdei.org/fr-cm/article/la-raison-de-notre-esperance/

	La raison de notre espérance

