
opusdei.org

La porte de
l'humilité

« Venez à moi car je suis doux
et humble de cœur ». Dieu s'est
fait petit pour que nous
puissions être grands, de la
vraie grandeur, l'humilité de
cœur

25/05/2020

La façade de la basilique de la
Nativité, à Bethléem laisse encore
voir la trace de son ancien portail
qui, avec le temps, s'est réduit à une
petite porte d'à peine un mètre
cinquante de hauteur. De la sorte, il



n'était pas possible de pouvoir y
entrer à cheval et le lieu saint se
trouvait autant plus protégé
d’incursions belliqueuses. Les
dimensions restreintes de ladite
porte interpellent encore le visiteur
d'aujourd'hui. Il s'entend dire qu'il
nous faut nous baisser, aller
spirituellement à pieds, en quelque
sorte, pour pouvoir entrer par le
portail de la foi et rencontrer Dieu, si
différent de nos préjugés et des
opinions que nous nous faisons de
Lui. Le Dieu qui se cache dans
l'humilité d'un nouveau-né[1]

Nous sommes enfants de Dieu

Dans sa seconde encyclique, le Pape
François nous rappelle l'une des
raisons profondes de l'humilité. Il
s'agit là d'une vérité simple et
grande, que nous courrons
facilement le risque d'oublier dans le
tourbillon de notre vie quotidienne. «
Nous ne sommes pas Dieu »[2]. La



création, en effet, constitue le point
de départ ferme de notre être. Nous
avons reçu notre existence de Dieu.
Accepter cette vérité fondamentale,
c'est se laisser transformer par la
grâce divine. Nous connaissons alors
la réalité. Nous la perfectionnons et
l'offrons à Dieu. L'amour envers le
monde que saint Josémaria nous a
communiqué nous pousse à vouloir
rendre meilleurs ceux que nous
aimons, là où nous les rencontrons,
et selon nos possibilités. Et c’est au
centre de cette tâche immense qu’il
faut trouver l'humilité, « qui nous
aide à connaître, en même temps,
notre misère et notre grandeur »[3].
La misère, dont nous faisons
fréquemment l'expérience et la
grandeur d'être, par le baptême, fils
et filles de Dieu en Christ.

L'humilité est " la vertu des saints et
des personnes pleines de Dieu [...].
Plus elles deviennent importantes,
plus augmente en elles la conscience



de leur nullité et de ne rien pouvoir
faire sans la grâce de Dieu (cf Jn 15,8)
"[4]. C'est ainsi que sont les petits
enfants. Ainsi sommes-nous devant
Dieu. Aussi est-il bon de retourner à
l'essentiel. Dieu m'aime. Une
personne qui se sait aimée de Dieu -
un Amour qui se découvre dans
l'amour que Lui portent d'autres
personnes- est à même d'aimer tout
le monde.

Humilité envers les autres

L'humilité nous pousse à accepter la
réalité telle qu'elle nous est donnée,
et en particulier, des personnes qui
nous sont les plus proches par les
liens de la parenté, les liens de la foi,
par la vie elle-même. « Ainsi donc,
tant que nous en avons l'occasion,
pratiquons le bien à l'égard de tous et
surtout de nos frères dans la foi » (Ga
6,10). L'apôtre nous enseigne à ne pas
nous lasser d'exercer une charité
ordonnée. Envers ceux qui, comme



nous, ont reçu le don du baptême.
Comment ne pas les considérer
comme des frères, enfants du même
Père de bonté et de miséricorde? «
L’humilité nous conduit comme par
la main vers cette façon d’aborder
notre prochain, qui est la meilleure :
comprendre tous les hommes, vivre
en bonne entente avec tous,
pardonner à tous, ne créer ni
divisions ni barrières, nous
comporter, toujours, comme des
instruments d’unité »[5].

La personne humble est sensible
envers les dons de Dieu, tant pour ce
qui est de sa propre vie que pour
celle d'autrui. Elle comprend que
chaque personne est un don de Dieu,
et elle accueille ainsi chacun, sans
comparaisons ni rivalités. Chacun est
unique aux yeux de Dieu et apporte
quelque chose que les autres ne
peuvent pas donner. L'humilité
pousse à se réjouir de la joie d'autrui,
de ce qu'il existe et qu'il compte pour



elle. La personne humble apprend à
être quelqu'un de plus. La famille
joue, en ce sens, un rôle primordial.
L'enfant s'y accoutume à établir des
relations, à parler et à écouter. Au
milieu de ses frères et sœurs, il n'est
pas toujours le centre de l'attention.
Il apprend à rendre grâce, parce que,
peu à peu, il se rend compte que les
choses ont un prix. Ainsi, avec le
temps, à l'heure d'un succès
personnel, découvre-t-il que tant de
choses ont été rendues possibles
grâce aux dons de ses amis et de sa
famille, de ceux qui ont pris soin de
lui, lui donnant à manger et lui
créant un foyer. L'humilité croît en
fonction de la reconnaissance, et
aussi du pardon. Pardonner,
demander pardon, être pardonné.
Qui suis-je pour que l'on me dise
«pardonne-moi»? L'humilité de qui
demande pardon, même s'il s'agit
peut-être de quelqu'un revêtu d'une
certaine autorité, s'avère toujours
aimable et contagieuse. Elle l'est



entre époux, entre parents et enfants,
entre supérieurs et collaborateurs.

Sans être pour autant ingénu, le
chrétien présente une bonne
disposition habituelle envers ce qui
vient du prochain, dans la mesure
où, réellement, chaque personne a sa
valeur propre, et où toute forme
d'intelligence, qu'elle soit plus ou
moins spéculative ou qu'elle vienne
du cœur, est source de lumière. La
conscience de la dignité d'autrui
empêche de tomber dans «
l'indifférence humiliante »[6]. Le
chrétien, par vocation, est tourné
vers les autres. Il s'ouvre à eux sans
se préoccuper outre mesure de lui-
même, qu'il paraisse ridicule ou qu’il
tombe mal. Il est des gens qui, à force
d'être timides, au lieu de
communiquer lumière et chaleur, en
viennent à intimider autrui. Ils
pensent trop à eux-mêmes, victimes
du qu'en dira-t-on... ou, peut-être
d'un sens déplacé de l'honneur, de



leur propre image, qui pourrait
cacher de l'orgueil, ou d'un manque
de simplicité.

Polariser l'attention sur soi-même,
exprimer sans cesse des désirs
excessivement concrets et singuliers,
toujours insister sur des problèmes
de santé plus ou moins communs, ou,
au contraire, cacher exagérément à
autrui une maladie alors que, la
connaissant, il pourrait mieux nous
aider, de sa prière et de son soutien,
voilà sans aucun doute des
agissements qui rendent
probablement nécessaire une
purification. L'humilité se manifeste
encore par une certaine flexibilité
dans notre effort pour communiquer
ce que nous voyons ou ressentons. «
Tu ne seras pas mortifié si tu es
susceptible, si tu n'écoutes que ton
égoïsme, si tu t'imposes aux autres, si
tu ne sais pas te priver du superflu et
parfois même du nécessaire, si tu
t'attristes quand les choses ne vont



pas comme tu l'avais prévu; en
revanche, tu es mortifié si tu sais te
faire tout à tous, pour les gagner tous.
(1 Co 9,22) »[7].

Voir ce qu'il y a de bon et vivre
ensemble

« Nous avons joué de la flûte et vous
n'avez pas dansé, nous avons
entonné des lamentations et vous
n'avez pas pris le deuil » (Mt 11,17).
Le Seigneur se sert d'une chanson ou
peut-être d'un jeu populaire pour
illustrer à quel point ses
contemporains ne savent pas Le
reconnaître. Nous sommes appelés à
découvrir Dieu dans les évènements
et les personnes. Il nous faut
respecter les façons divines d'agir.
Dieu crée, libère, rachète, pardonne,
appelle.... « Nous ne pouvons pas
courir le risque de nous opposer à la
pleine liberté de l'amour avec lequel
Dieu entre dans la vie de chacun »[8].



Nous ouvrir à autrui implique de
nous faire tout à eux. Par exemple,
pour participer à un sport collectif
avec d'autres qui ont moins de
technique, ou, en oubliant de faire
des préférences pour nous reposer
avec les autres comme ils en ont le
goût. Lors de la vie en commun, la
personne humble aime à être
positive. L'orgueilleux, en revanche,
tient à souligner démesurément les
aspects négatifs. Dans la famille,
dans le travail, dans la société,
l'humilité permet de voir autrui à
partir de ses vertus. Qui, en
revanche, s'attache à mettre
fréquemment l'accent sur ce qui « ne
lui va pas » ou l'irrite, le fait
d'ordinaire par manque de largeur
de vues, par défaut d'indulgence,
d'ouverture d'esprit et de cœur. Peut-
être lui faudra-t-il apprendre à aimer
les autres avec leurs défauts. C'est
ainsi que se met en œuvre une
pédagogie de l'amour qui, peu à peu
crée une dynamique irrésistible : l'on



se fait plus petit pour que les autres
puissent croître. Il en a été ainsi du
Précurseur, Jean Baptiste : « Il faut
qu'Il croisse et que je diminue » (Jn
3,30). Le Verbe s'est fait plus petit
encore. " Les pères de l'Église, dans
leur traduction grecque de l'Ancien
Testament, ont employé des paroles
du prophète Isaïe que saint Paul
emploie aussi pour signifier que les
nouveaux chemins de Dieu se
trouvaient déjà annoncés dans
l'Ancien Testament. On y lisait : «
Dieu a accompli sa parole et l'a
abrégée» (Is 10,23; Rm 9,28)... Le Fils
Lui-même est Parole, le Logos : la
Parole éternelle s'est faite petite,
petite au point de coucher dans une
mangeoire. Il s'est fait enfant pour
que la Parole puisse être à notre
portée "[9].

Jésus s'est mis à la portée de tous. Il
savait dialoguer avec ses disciples,
avoir recours à la parabole
opportune, se mettre à leur niveau,



comme, par exemple, pour résoudre
le problème posé quant à l'impôt de
César. Il n'hésite pas à traiter Pierre
d'égal à égal (Cf Mt 17,27)[10]. Il sait
parler aux femmes, saintes ou plus
éloignées de Dieu, aux pharisiens, à
Pilate. Il est important d'arriver à
nous détacher de notre propre façon
d'être, pour aller à la rencontre des
autres. En évitant de nous laisser
conduire par des obsessions ou des
manies, en découvrant en chaque
personne ce quelque chose
d'aimable, cette étincelle d'amour
divin. En nous conformant à être un
de plus, selon les usages de notre
maison ou de notre pays, à la lumière
aussi du temps liturgique, qui
rythme notre vie de fils et de filles de
Dieu. Qui est humble vit attentif,
dépendant de ceux qui l'entourent.
Cette attitude est le fondement de la
bonne éducation et se manifeste par
bien des détails. Ne pas couper une
conversation, un repas ou une soirée,
et moins encore l'oraison mentale



pour répondre au téléphone, sauf,
évidemment, en cas d'urgence de
force majeure. La charité, enfin,
pousse ses racines dans l'humus, le
terreau fertile de l'humilité. « La
charité est patiente, la charité est
aimable, elle n'est pas envieuse, elle
n'agit pas avec superbe » (1Co 13,4).

Humilité dans le travail

Dans son encyclique « Laudato si », le
Pape signale que tout travail est sous-
tendu par « une idée quant à la
relation que l'être humain peut ou
doit établir »[11] avec son entourage
matériel et humain. Le travail offre
bien des occasions de grandir en
humilité.

C'est, par exemple, le cas d'un
dirigeant qui se montre trop
autoritaire. On peut lui chercher une
excuse, penser qu'il porte beaucoup
de poids, ou, plus simplement, qu'il a
mal dormi. Lorsqu'un collaborateur
se trompe, il y a lieu de corriger



l'erreur sans blesser la personne.
S'attrister des succès d'autrui serait,
certes, faire montre d'une faute
d'humilité, mais aussi de foi « Toutes
les choses sont à vous; vous êtes au
Christ et le Christ est à Dieu » (1Co
3,22-23). Rien n'est étranger à la
personne humble. Si, par exemple,
elle s'efforce d'améliorer sa
formation professionnelle, en plus de
l'intérêt naturel qu'elle porte au
domaine de compétence qui est le
sien, c'est pour mieux servir les
autres. Ceci suppose de rectifier
l'intention, de revenir au point de
vue surnaturel, de ne pas se laisser
emporter par une ambiance
superficielle ou même corrompue,
sans regarder pour cela les autres de
haut. L'humble fait la chasse au
perfectionnisme, reconnaît ses
propres limites et compte sur les
autres pour améliorer ce qu'il aura
fait. L'humble sait corriger et
demander pardon. Lorsqu'il prend la
tête, c'est plus une reconnaissance de



son autorité qui lui confère le
leadership qu'un certain pouvoir
établi.

Dieu nous a appelés à être, en toute
gratuité d'amour. Parfois, cependant,
nous avons besoin de justifier notre
propre existence. Symptôme d'une
maladie de l'âme que le zèle dépensé
à nous distinguer, à faire les choses
d'une autre façon, à attirer
l'attention. Symptôme encore que de
nous préoccuper excessivement de
nous sentir utile et de nous faire
briller jusque dans le service. De tels
symptômes nous invitent à
demander de l'aide et à l'accepter en
étant très dociles à la grâce. " Un œil
sur le bien, et, l'autre, plus pénétrant,
sur ce qui flatte notre propre ego,
notre volonté attiédie accumule dans
l'âme la lie et la pourriture de
l'égoïsme et de la superbe (…), la
conversation sans substance ou
centrée sur nous-même, (...) ce non
cogitare nisi de se, qui s'extériorise



en non loqui nisi de se (...). La charité
se refroidit, et la vibration
apostolique se perd "[12]. Beaucoup
penser à soi-même, ne parler que de
soi...La personne humble évite de
ramener les conversations à son
histoire, à son expérience, à ce
qu'elle a fait. Humble, elle évite de
chercher démesurément une
reconnaissance à ses mérites. Il est,
en revanche, bien différent de faire
mémoire des miséricordes de Dieu et
d'abandonner sa propre vie au
dessein de la Providence. Si la
personne humble parle de ce qu'elle
a fait, c'est afin que l'autre puisse
développer son histoire. Ainsi donc,
le témoignage d'une rencontre
personnelle avec le Christ, compte
tenu de la légitime pudeur de l'âme,
peut aider l'autre à découvrir que
Jésus l'aime lui aussi, qu'Il le
pardonne, qu'Il le divinise. Quelle
joie alors, «Je suis aimé, donc
j'existe»[13].



Il est des moments spécialement
propices au renouvellement des
désirs d'humilité. Par exemple,
lorsque l’on reçoit une promotion, ou
la titularisation dans un travail dont
la visibilité publique est manifeste.
C'est alors l'occasion de prendre des
décisions qui reflètent une manière
chrétienne de travailler. C'est le
moment de considérer cette nouvelle
position comme une opportunité que
Dieu nous octroie pour mieux servir
encore, tout en repoussant tout
avantage personnel non nécessaire,
ou en intensifiant encore notre
attention envers les plus faibles, sans
succomber à la tentation de les
oublier, maintenant que l'on
s'adresse à des gens que l’on ne
côtoyait pas auparavant. Cette
nouvelle charge ou ce nouveau
travail, de par les gains et honneurs
qui leur sont attachés, créent des
circonstances propices à donner
l'exemple du détachement. Il
conviendra également que le



récipiendaire n'accorde pas
d'importance aux applaudissements
qui, d'ordinaire, ne manqueront pas.
Il lui faudra toutefois rester ouvert
aux critiques, qui, bien que souvent
moins explicites, s'avèrent sur
certains points exactes. Nombreuses
sont les manifestations de cette
simplicité dans le travail : ne pas
nous prendre au sérieux, lorsque,
par exemple, nous nous surprenons
à chercher si nous apparaissons sur
telle ou telle photo, ou si nous
sommes cités dans tel ou tel article.
Dépasser la tendance à laisser notre
signature sur tout, ou à amplifier un
problème quand on nous demande
conseil pour le résoudre comme s'il
l'on devait toujours nous consulter
pour cela.

Apprendre à rendre la justice

Dans le domaine professionnel,
familial, et même récréatif,
s'organisent des réunions ou



s'opposent des points de vue divers
voire aux antipodes les uns des
autres. Sommes-nous de ces
personnes qui veulent que les autres
se rendent à leurs arguments ? Ce
qu'il faudrait être, ce qu'il y aurait
lieu de faire.... Une tendance
excessive à insister sur notre propre
point de vue peut s'avérer
symptomatique d'un manque de
souplesse d'esprit. Certes, céder, n'a
rien d'automatique mais, souvent,
dénote d'une intelligence éprouvée
des situations. Mettre à profit les
occasions de rendre un propre
jugement est quelque chose
d'agréable aux yeux de Dieu[14].
D'une phrase lapidaire, Benoît XVI
commentait la triste tournure que
Tertulien avait prise dans les
dernières années de sa vie. «Lorsque
la pensée elle-même ne voit que sa
grandeur, elle en vient précisément à
la perdre.»[15]



Il nous est parfois donné d'écouter
des gens plus jeunes, moins
expérimentés, amis peut-être mieux
doués d'intelligence ou de cœur, ou
qui se trouvent dans des fonctions où
Dieu leur prête assistance.
Certainement, nul n'aimerait passer
pour fou, ou sans cœur mais si nous
sommes plus préoccupés par ce que
l'on pense de nous, c'est que nous
manquons d'humilité. La vie de
Jésus, Fils de Dieu est une leçon sans
fin pour tout chrétien investi d'une
haute responsabilité aux yeux du
monde. Les acclamations de
Jérusalem n'ont pas fait oublier le Roi
des Rois que d'autres allaient mettre
en croix et qui serait encore le
serviteur souffrant. (cf. Jn 12,12-19).

Le roi saint Louis conseillait à son
fils, s'il advenait qu'il fût roi un jour,
qu'il ne défendît pas, dans les
réunions du conseil royal, son
opinion avec vivacité, sans avoir
écouté auparavant les autres. « Les



membres de ton conseil pourraient
avoir peur de te contredire, chose
qu'il ne faut pas désirer »[16]. Il est
très salutaire d'apprendre à ne pas
opiner avec légèreté, surtout lorsque,
en plus de manquer de la grâce d'état
et des données en possession de celui
qui est constitué en autorité, l'on n'a
pas la responsabilité ultime et que
l'on méconnaît le fin mot de la
question. D'autre part, aussi
importante que la pondération et la
réflexion, est la disposition à juger
avec noblesse et magnanimité. Il faut
parfois exercer la prudence d'écouter
des conseillers et de changer d'avis.
C'est en cela qu'humilité et sens
commun manifestent l'importance
de leur contribution à la croissance
de la personne et de son efficacité. Le
travail en équipe favorise la
prudence de jugement. Faire équipe,
unir les efforts, élaborer une pensée
et arriver à une décision avec les
autres : tout ceci est un exercice
d'humilité et d'intelligence.



L'humilité du serviteur inutile

Dans les initiatives pastorales, les
paroisses, les associations de
bienfaisance, dans les projets d'aide
aux immigrants, bien des solutions
aux problèmes qui se posent sont
loin d'être évidentes, ou, plus
simplement, peuvent être abordées
de différentes manières. Une attitude
humble amène à manifester ce que
l'on pense en propre, à dire, de façon
opportune s'il se trouve des points à
éclaircir, et à accepter même une
orientation différente de celle que
l'on voyait, confiant en ce que la
grâce de Dieu assiste ceux qui
exercent leur fonction avec rectitude
et comptent sur l'aide d'experts en la
matière.

L'on sait peu que l'Église catholique,
dans une précieuse humilité
collective, est l'institution qui donne
vie au plus grand nombre
d'initiatives au monde pour venir en



aide aux pauvres et aux malades.
Dans le peuple de Dieu, justement, où
se côtoient l'humain et le divin,
l'humilité est tout spécialement
nécessaire. Qu'il est bon d'aspirer à
être l'enveloppe que l'on jette à la
lecture d'une lettre, ou l'aiguille qui
laisse en place le fil et disparaît, une
fois sa mission accomplie. Le
Seigneur nous invite à dire : « nous
sommes des serviteurs inutiles. Nous
n'avons fait que notre devoir » (Lc
17,10). Ainsi, le prêtre aura l'humilité
d'«apprendre à ne pas être à la
mode»[17] de ne pas chercher à être
du dernier cri, ni à l'avant-garde de
tout. Il aura encore l'humilité de
refuser, presque instinctivement, le
premier rôle, qui, facilement, va de
pair avec une mentalité de
propriétaire des âmes. Parfois, le
fidèle laïc, s'il est humble, respecte
les ministres du culte pour ce qu'ils
représentent. Il ne critique ni son
curé ni, en général, les prêtres mais
les aide en toute discrétion. Les



enfants de Noé ont couvert la nudité
de leur père qui s'était enivré. (cf Gn
9,23). "Comme les bons enfants de
Noé, couvre du manteau de la charité
les misères que tu vois chez ton père,
le Prêtre"[18]. Saint Thomas More
appliquait ce récit y compris au
Pontife romain, pour qui le peuple
chrétien aurait dû prier...au lieu de
le persécuter![19]

Le temps appartient à Dieu: foi et
humilité

« Le témoignage de l'Écriture est
unanime : la sollicitude de la divine
Providence, concrète et immédiate, a
soin de tout, des choses les plus
petites jusqu'aux plus grands
évènements du monde et de
l'histoire. Les Saintes Écritures
affirment avec force la souveraineté
absolue de Dieu sur le cours des
évènements : « Notre Dieu est aux
cieux. Tout ce qui Lui plaît, Il le fait
» (Ps 115,3). Et, du Christ, il est dit : «



S'il ouvre, nul ne fermera ; s'il ferme,
nul n'ouvrira » (Ap 3,7). « Le cœur de
l'homme nourrit bien des projets,
mais seul se réalise le plan de Dieu
» (Pr 19,21)[20]. Et, pour mieux nous
situer dans cet horizon, la direction
spirituelle est un moyen excellent.
L'Esprit Saint agit, avec patience, et
compte avec le temps. Le conseil reçu
doit faire son chemin dans l'âme.
Dieu attend l'humilité d'une oreille
attentive à sa voix. Il est alors
possible de tirer un profit personnel
des homélies que l'on entend en
paroisse, non seulement pour y
apprendre ceci ou cela, mais surtout
pour s'améliorer. Prendre des notes
lors d'une causerie de formation ou
d'un moment de prière, afin de les
commenter après, avec quelqu'un
qui connaît bien notre âme, c'est
aussi reconnaître la voix de l'Esprit
Saint.

Foi et Esprit Saint vont de pair. Dans
notre pèlerinage sur terre vers la



patrie céleste, il est nécessaire de
nous laisser guider par le Seigneur,
en recourant à Lui et en écoutant sa
Parole[21]. La lecture apaisée de
l'Ancien et du Nouveau Testament,
assortie de commentaires
théologiques et spirituels, nous aide à
comprendre ce que Dieu nous dit à
chaque instant, en nous invitant à la
conversion : « mes pensées ne sont
pas vos pensées, ni vos chemins mes
chemins, oracle du Seigneur » (Is
55,8; cf Rm 11,33). L'humilité de la foi
s'agenouille devant Jésus Christ
présent dans l'Eucharistie, adorant le
Verbe incarné comme les bergers de
Bethléem. C'est ce qui est arrivé à
sainte Bénédicte de la Croix, Édith
Stein. Elle n'a jamais oublié cette
femme qui est entrée dans une église,
ses cabas pleins d'achats, et s'est
agenouillée pour faire sa prière
personnelle, en conversation intime
avec Dieu[22].



L'humilité amène à vivre un présent
allégé de tout avenir, parce que nous,
chrétiens, sommes de ceux qui « ont
désiré sa venue avec amour » (2Tm
4,8). Si des circonstances moins
favorables nous agacent, c'est que
nous avons besoin de grandir en foi
et en humilité. « Quand tu
t'abandonneras vraiment entre les
mains du Seigneur, tu apprendras à
te contenter de ce qui arrive, et à ne
pas perdre ta sérénité si tes activités
ne prennent pas la tournure que tu
souhaites malgré ton acharnement et
les bons moyens que tu as
employés... C'est qu'elles auront pris
la "tournure" que Dieu voulait
qu'elles prennent. »[23]. De la sorte,
l'on évite un mécontentement
exagéré, ou la tendance à garder les
humiliations en mémoire. Un fils de
Dieu pardonne les offenses, ne garde
pas rigueur, va de l'avant[24]. Et s'il
vient à penser qu'un autre l'a
offensé, il essaie de ne pas garder
mémoire des offenses, de ne pas



garder rancœur. Il regarde Jésus tout
en sachant « Et si bien des péchés
furent pardonnés à Marie-Madeleine
parce qu’elle a beaucoup aimé, moi,
à qui il a été pardonné davantage
encore, quelle grande dette d’amour
il me reste ! »[25] La personne
humble dit, avec saint Paul : «
oubliant le chemin parcouru, je vais
droit de l'avant, tendu de tout mon
être et je cours vers le but, en vue du
prix que Dieu nous appelle à recevoir
là-haut, dans le Christ Jésus » (Ph,
3,13-14).

Une telle attitude nous aide à
accepter la maladie, et à la
transformer en une charge féconde :
c'est une mission que Dieu nous
donne. Et une partie de cette mission
est d'apprendre à faciliter à autrui
l'aide qu'il peut nous apporter pour
alléger notre douleur et nos possibles
angoisses. Se laisser assister, soigner,
accompagner est preuve d'abandon
entre les mains de Jésus qui se fait



présent dans nos frères. Il nous faut
compléter «ce qui manque aux
souffrances du Christ pour son corps
qui est l'Église.». (Col 1,24).

La conscience de notre faiblesse nous
portera à nous laisser aider, à être
indulgents envers autrui, à
comprendre la condition humaine, à
éviter les surprises pharisaïques.
Notre faiblesse nous ouvre
l'intelligence et le cœur pour
comprendre celle des autres. On peut
rectifier l'intention, par exemple, ou
penser que telle personne s'est
trouvée dans des situations très
difficiles à gérer. Cela, certes, ne
suppose évidemment pas d'ignorer la
vérité en appelant « le mal bien et le
bien mal » et en changeant
«l'amertume en douceur et la
douceur en amertume» (Is 5,20). Par
ailleurs, il peut arriver parfois que
l'on tende à se sous-estimer. Une telle
sous-estime, fréquente dans de
nombreux milieux, n'est pas non plus



salutaire. Elle ne correspond pas à la
vérité. Elle coupe les ailes de qui est
appelé à voler dans les hautes
sphères. Il n'y a pas de raison pour se
démoraliser. L'humilité nous conduit
à accepter ce qui nous échoit,
profondément convaincus que les
chemins sur lesquels le Seigneur
entend nous conduire sont des
chemins de miséricorde (Cf Heb 3,10;
Ps 95 [94] ,10). Mais cette humilité
nous amène encore, en elle-même, à
rêver avec audace : « Se sentir argile,
réparé avec des agrafes, est une
source continuelle de joie ; cela veut
dire nous reconnaître peu de chose
devant Dieu : enfant, fils. Et, quand
on se sait pauvre et faible, y a-t-il
plus grande joie que celle de se
savoir aussi fils de Dieu ? »[26].

Ouverture à la Providence

Humble, l'homme ou la femme reste
ouvert à l'action de la Providence sur
son futur. Il ne cherche ni ne désire



tout contrôler, ni avoir d'explication
à tout. Il respecte le mystère de la
conduite humaine et fait confiance à
Dieu, même si le lendemain paraît
incertain. Il ne tente pas de connaître
les intentions secrètes de Dieu, ni ce
qui est au-dessus de ses forces. (Cf Si
3,21). La grâce de Dieu lui suffit,
parce que «ma puissance (celle de
Dieu) se déploie dans la faiblesse
» (2Co 12,9). Nous trouvons cette
grâce en fréquentant Jésus-Christ :
elle est participation à sa vie.

Dans une émouvante action de
grâces à Dieu son Père, Jésus invite
ses disciples de tous les temps à
s'approcher de Lui, quia mitis sum et
humilis corde (" parce que Je suis
doux et humble de cœur "). Doux et
humble de cœur, le Seigneur sera
pour nous compréhension et
apaisement. Nous nous approchons
de Dieu dans l'Eucharistie, de son
Corps blessé et ressuscité. In
humilitate carnis assumptæ, comme



le souligne la préface I de l'Avent – il
vient pour la première fois dans
l'humilité de notre chair. Nous
touchons du doigt l'ineffable humilité
de Dieu. « Humilité de Jésus : à
Bethléem, à Nazareth, au Calvaire…
— Mais plus d’humiliation et
d’anéantissement encore, dans
l’Hostie sainte : plus que dans la
crèche, qu’à Nazareth, ou sur la Croix
»[27]. La Vierge Marie nous
accompagne pour que nous Le
recevions avec l'humilité avec
laquelle elle L'a reçu. Salve radix,
salve porta ex qua mundi lux est orta 
[28] : Salut racine, salut porte d'où est
issue la Lumière. Lumière pour un
monde immergé dans les ténèbres de
l'orgueil; Jésus Christ, Lumière de la
Lumière[29], (lumen de lumine),
nous révèle la miséricorde de Dieu le
Père.

Guillaume Derville



[1] Benoît XVI, Homélie, 234
décembre 2011.

[2] Pape François, Encyclique 
Laudato si, 24 mai 2015, 67.

[3] Saint Josémaria, Amis de Dieu, 94.

[4] Pape François, Discours à la Curie
Romaine, 21 décembre 2015.

[5] Saint Josémaria, Amis de Dieu,
233.

[6] Pape François, Bulle Misericordiæ
Vultus 11avril 2015, 15.

[7] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, 9.

[8] Pape François, Lettre apostolique 
Misericordia et misera 30 novembre
2016. , 2.

[9] Benoît XVI, Exhortation
apostolique post synodale Verbum
Domini, 12.



[10] Cf Guillaume de Saint Thierry, 
Exposé sur le Cantique des Cantiques,
109, Sources Chrétiennes 82, 243.

[11] Pape François, Laudato si, 125.

[12] Bienheureux Alvaro del Portillo,
Lettre pastorale, 9 janvier 1980, 31,
cité dans Alvoro del Portillo Orar.
Como sal y como luz, Barcelone:
Planeta, 2013,207).

[13] Pape François Misericordia et
misera, 16.

[14] Cf. Saint Josémaria, Chemin, 177.

[15] Benoît XVI, Audience, 30 mai
2007.

[16] Saint Louis de France, Testament
Spirituel à son fils, le futur Philippe
III, dans Acta Sanctorum Augustii 5
(1868), 546

[17] Saint Josémaria, Entretiens, 59.

[18] Saint Josémaria, Chemin, 75.



[19] Cf Saint Thomas More, Responsio
ad Lutherum, dans The Yale Edition of
the complete works of saint Thomas
More , vol .5, p.142 (CW5, 142/1-4).

[20] Catéchisme de l'Église catholique,
303.

[21] Cf La Sainte Bible, Traduction et
notes de la Faculté de Théologie de
l'Université de Navarre,
commentaire du psaume 95(94).

[22] Sainte Thérèse Bénédicte de la
Croix (Édith Stein), Aus dem Leben
einer jüdischen Familie. Das Leben
Edith Stein: Kindheit und Jugend
1965(Ed. Complète 1985, p.362).

[23] Saint Josémaria, Sillon, 860.

[24] Cf J. Echevarria, Lettre pastorale,
4 novembre 2015, n°21.

[25] Saint Josémaria, Forge, 210

[26] Amis de Dieu, 108.



[27] Chemin, 533.

[28] Hymne Ave Regina Cælorum.

[29] Cf Missel Romain, Credo.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/la-porte-de-l-
humilite/ (20/12/2025)

https://opusdei.org/fr-cm/article/la-porte-de-l-humilite/
https://opusdei.org/fr-cm/article/la-porte-de-l-humilite/
https://opusdei.org/fr-cm/article/la-porte-de-l-humilite/

	La porte de l'humilité

