
opusdei.org

Là où Dieu nous
veut : l’unité de vie
(II)

Second volet sur l’unité de vie.
Une invitation à réfléchir sur la
nécessité d’accepter le lieu où
Dieu nous a placés et d’y
rechercher sa présence.

22/05/2017

« Dieu est là qui opère en vous à la
fois le vouloir et l’opération même,
au profit de ses bienveillants
desseins », écrit saint Paul aux
Philippiens (Ph 2, 13). C’est le



Seigneur qui donne à notre vie son
unité : nous venons de lui et nous
allons vers lui, aussi nous
accompagne-t-il de très près pendant
notre pèlerinage terrestre, notre
marche per agrum, à travers le vaste
champ du monde (cf. Mt 13, 38).
Jésus-Christ est via, veritas et vita :
chemin, vérité et vie (Jn 14, 6).
Vérité et vie, commente saint
Augustin, parce qu’il est Dieu ; et
chemin, parce qu’il est homme [1].
Cette réalité nous remplit de paix.
Dans notre vie, le chemin, tantôt plat,
tantôt plus accidenté et ardu, n’est
pas si loin que cela de son terme,
parce que le terme est déjà présent in
spe, dans l’espérance, dans chacun de
nos pas. «C’est ainsi que lui-même,
écrit saint Thomas, est à la fois le
chemin et le terme. Le chemin en
tant qu’homme : Moi, je suis le
Chemin ; en tant que Dieu, il ajoute :
la Vérité et la vie. [2]»



Par l’Incarnation, le Verbe de Dieu «
reprend la traversée du désert
humain en passant à travers la mort
et parvient à la résurrection,
entraînant avec lui l’humanité
entière vers Dieu. Maintenant, Jésus
ne se trouve plus situé dans les
limites d’un lieu et d’un temps
déterminé, mais son Esprit, l’Esprit
Saint, vient de lui et pénètre en nos
cœurs, nous unissant ainsi avec lui et
par lui avec le Père, avec le Dieu un
et trine » [3]. L’unité de vie consiste
dans cette élévation de l’humain à
l’ordre surnaturel ; c’est une
incarnation du divin dans l’humain.
C’est pourquoi Dieu veut que nous
soyons très humains, si nous
acceptons de nous considérer comme
ses enfants. Que notre tête touche le
ciel, mais que nos pieds soient bien
assurés sur la terre. Le prix pour
vivre en chrétien ne consiste pas à
cesser d’être des hommes ou à
renoncer à l’effort pour acquérir ces
vertus que certains possèdent, même



sans connaître le Christ. Le prix de
chaque chrétien, c’est le Sang
rédempteur de Notre Seigneur qui
veut — j’y insiste — que nous soyons
très humains et très divins, et
appliqués à l’imiter chaque jour, lui
qui est perfectus Deus, perfectus
homo [4].

Si tu savais le don de Dieu et qui
est celui qui te dit : Donne-moi à
boire, c’est toi qui l’aurais prié et il
t’aurait donné de l’eau vive (Jn 4,
10). Dans sa soif, le Seigneur montre
son humanité à la Samaritaine ; et sa
divinité dans sa promesse de l’eau
vive. Seigneur, donne-moi cette
eau, afin que je n’aie plus soif,
répond la femme qui commence à
entrevoir que celui qui lui parle n’est
pas un Galiléen comme un autre. Elle
passe de la suffisance de celui qui
pense pouvoir construire sa vie tout
seul à la demande balbutiante du
don de Dieu. Lui seul peut étancher
la soif de notre cœur et il est



impossible d’atteindre Dieu sans
Dieu, si l’Esprit n’agit pas pour que le
Christ vive en nous.

Être là où Dieu nous veut

Nous avons besoin, écrit Saint
Josémaria, d’une direction qui
embrasse toutes les actions de la vie,
en leur donnant l’unité qui est comme
le dénominateur commun, alors que le
numérateur de chacun est
extrêmement varié [5]. C’est la
présence de Dieu qui, en s’actualisant
dans la vie ordinaire, nous donne
cette direction. Dès les premières
années de l’Œuvre, saint Josémaria la
conseillait fréquemment : En avant,
donc ; surtout, en la présence de Dieu.
Il est très bon que tu prennes
l’habitude de tout rapporter à lui, de le
remercier pour tout [6]. Lui-même
s’était proposé dans ses notes intimes
de faire souvent mention de la
présence de Dieu, lors des entretiens



personnels, dans les causeries et
toujours [7].

L’humilité d’être là où Dieu nous a
placés est requise pour accomplir
nos devoirs dans la vie ordinaire.
Dans l’Œuvre tous sont pareillement
importants, parce que tous sont
follement amoureux du Seigneur ; ils
savent aussi qu’être des âmes données
à Dieu se traduit par le sens des
responsabilités. Chacun doit ressentir
le poids de sa mission, vivre
fidèlement à sa place comme un
instrument de Dieu docile [8] : être à
sa place, passer peut-être inaperçu,
être soi-même dans les tâches que les
autres attendent de nous. La
continuité, la persévérance,
l’obéissance sculptent en nous un
caractère fort et mûr.

Se fondant sur son expérience de
l’appel divin à fonder l’Œuvre malgré
lui, saint Josémaria insistait sur
l’humilité qui consiste à vouloir



servir, sans autre ambition que de
seconder la grâce divine. Par
contraste, il décrivait un côté
pittoresque du désir de changer sans
cesse de place, propre à certains
milieux ecclésiastiques et si différent
du vrai don de soi caractéristique de
la vie religieuse, si nécessaire dans la
vie de l’Église. Mon horreur pour tout
ce qui comporte une ambition
humaine est tellement grande que si
Dieu, dans sa miséricorde, a voulu se
servir de moi, qui ne suis qu’un
pécheur, pour la fondation de l’Œuvre,
il l’a fait malgré moi. Vous connaissez
mon aversion de toujours pour le
prurit de certains — s’il n’est pas
fondé sur des raisons très
surnaturelles, que seule l’Église juge
— pour faire de nouvelles fondations.
Il me semblait — et je n’ai pas changé
d’avis — qu’il y a trop de fondations et
de fondateurs : j’y voyais le danger
d’une espèce de psychose de
fondation, qui conduisait à créer des
choses non nécessaires pour des



motifs que je considérais comme
ridicules. Je pensais, peut-être par
manque de charité, que dans certains
cas le motif importait peu : l’essentiel
était de créer quelque chose de
nouveau et de s’appeler fondateur [9].

Cohérence dans la vie de chaque
jour

La vocation ouvre des horizons, tout
en marquant un chemin sûr qui se
construit jour après jour, tout au long
la vie. Au tout début, nous ne savions
pas encore bien ce que le Seigneur
comptait nous demander, mais nous
avions le désir de toujours répondre
oui, en actualisant notre générosité
du premier jour, ce jour où nous lui
avons tout donné par amour et pour
toujours, car les dons et l’appel de
Dieu sont sans repentance (Rm 11,
29). Enfants de mon âme : vous êtes
ici, dans l’Œuvre, parce que le
Seigneur a mis dans votre cœur le
désir pur et généreux de servir : un



vrai zèle qui fait que vous êtes prêts à
tous les sacrifices, en travaillant
silencieusement pour l’Église sans
chercher aucune récompense
humaine. Remplissez-vous de ces
nobles ambitions ; renforcez dans
votre cœur ces dispositions saintes,
parce que le travail est immense [10].

La vocation, graine que Dieu a mise
dans notre cœur, doit pousser pour
donner la lumière et la chaleur à
beaucoup d’âmes et devenir un arbre
feuillu. Cette réalité embrasse notre
être et notre vie tout entiers, en leur
donnant une unité, un sens, une
assurance, une harmonie. Nous ne
pouvons jouir de l’unité de vie qu’à
la place où Dieu nous a mis, avec
ceux qui nous entourent, sans rêver
à d’autres activités qui pourraient
peut-être ne pas être en accord avec
ce que nous sommes et devons être.
Saint Paul invite les Thessaloniciens
à travailler, à subvenir à leurs
besoins et à s’entraider pour toujours



se comporter de la sorte (cf. 2 Th 3,
6-15). Cette cohérence de vie fait que
chacun accomplit ses engagements,
en priant et en approfondissant les
enseignements de l’Église : honorer
un rendez-vous même si, une fois
fixé, un autre plan apparemment
meilleur s’offre à nous ; payer le
billet des transports publics même en
l’absence de tout contrôle ; ou
s’acquitter de ses obligations fiscales.

Vivre ainsi, c’est lutter pour mettre
en pratique l’exhortation du
Seigneur : Que votre langage soit : «
Oui ? Oui », « Non ? Non » : ce
qu’on dit de plus vient du Mauvais
(Mt 5, 37). Le Christ indique une
façon de parler : un style chrétien de
vie qui s’actualise par la présence de
Dieu, « l’attention respectueuse à sa
présence, attestée ou bafouée, en
chacune de nos affirmations » [11],
ce qui se concrétise dans le fait de ne
jamais mentir, y compris dans les
situations où un mensonge nous



permettrait de nous tirer d’affaire ;
se comporter avec dignité, même si
personne ne nous observe ; de ne pas
céder aux coups de colère au volant
de la voiture ou en jouant au football,
comme le font ceux qui trouvent
normal de se comporter ainsi dans
ces circonstances. Comme le Concile
du Vatican II l’enseigne, les baptisés
sont exhortés à « remplir avec zèle et
fidélité leurs tâches terrestres, en se
laissant conduire par l’esprit de
l’Évangile […]. La foi même, compte
tenu de la vocation de chacun, leur
en fait un devoir plus pressant » [12].

Être des apôtres

Nous venons de vivre une année de
la miséricorde, guidés en cela par le
pape. Dans la miséricorde se
manifestent non seulement la toute-
puissance de Dieu mais aussi notre
foi en lui. Ce n’est qu’à partir de la
miséricorde que se construit «
l’harmonie entre la foi et la vie » [13],



comme saint Jacques l’enseigne tout
au long de son épître : Si un frère ou
une sœur sont nus, s’ils manquent
de leur nourriture quotidienne, et
que l’un d’entre vous leur dise : «
Allez en paix, chauffez-vous,
rassasiez-vous », sans leur donner
ce qui est nécessaire à leur corps, à
quoi cela sert-il ? Ainsi en est-il de
la foi : si elle n’a pas les œuvres,
elle est tout à fait morte (Jc 2,
15-17).

Toutes nos journées, mes enfants très
chers, doivent être témoins de notre
effort pour accomplir la mission
divine que, dans sa miséricorde, le
Seigneur nous a confiée. Le cœur du
Seigneur est un cœur miséricordieux,
qui a pitié des hommes et qui
s’approche d’eux. Notre dévouement
au service des âmes est une
manifestation de cette miséricorde du
Seigneur, non seulement envers nous,
mais envers l’humanité tout entière.
Parce qu’il nous a appelés à nous



sanctifier dans la vie courante,
quotidienne ; et à montrer aux autres
— providentes non coacte, sed
spontanee secundum Deum(1 P 5, 2),
avec prudence et sans coercition ;
spontanément, selon la volonté de
Dieu — le chemin pour que chacun se
sanctifie dans son état, au milieu du
monde [14]. La miséricorde amène à
souhaiter ce qu’il y a de meilleur
pour les autres et, par conséquent, à
fortifier la formation humaine et
chrétienne de tous, de sorte qu’ils
évitent autant que faire se peut de
s’engager dans des chemins qui
dévastent la vie des personnes,
comme la dépendance de la drogue,
le divorce, l’avortement,
l’euthanasie. En même temps,
l’optimisme surnaturel nous conduit
à valoriser davantage les bons côtés
de chacun qu’à nous attarder sur ses
défauts. Je n’aime pas parler de gens
bons ou méchants : je ne partage pas
les hommes en bons et méchants [15].
Ce regard naît de l’amour que l’Esprit



Saint met dans nos âmes.
Commentant le Mandatum novum,
Saint Josémaria nous disait : Vous,
mes enfants, mettez-le toujours en
pratique, en surmontant avec joie les
défauts de ceux qui se trouvent à nos
côtés. Ne vous comportez pas comme
le scarabée qui forme une boule
d’immondices entre ses pattes et
s’installe dessus. Soyez comme
l’abeille qui butine de fleur en fleur et
cherche ce qu’il y a de bon, caché dans
chaque fleur, pour le transformer en
miel doux, en nourriture savoureuse,
qui se manifeste chez vos frères
comme la bonne odeur de la sainteté.
Aimez-vous, en un mot, aimez-vous
beaucoup ! [16]

Nous autres chrétiens, nous sommes
conscients d’avoir reçu une mission :
transformer le monde pour la gloire
de Dieu. « Le moment est venu de
donner libre cours à l’imagination de



la miséricorde pour faire naître de
nombreuses œuvres nouvelles, fruits
de la grâce. L’Église a besoin
aujourd’hui de raconter ces «
nombreux autres signes » que Jésus a
accomplis et « qui ne sont pas écrits
» (Jn 20,30), pour exprimer avec
éloquence la fécondité de l’amour du
Christ et de la communauté qui vit de
lui. [17] » L’horizon apostolique qui
nous rassemble ne nous est pas
extrinsèque. « Habituellement saint
Josémaria parlait moins de faire
l’apostolat que d’être des apôtres » 
[18], et ajoutait que l’apostolat est
une orientation permanente de l’âme
[…], une disposition de l’esprit qui
tend, de par sa nature, à imprégner la
vie tout entière [19]. L’apostolat
véritable ne se ramène pas à
certaines tâches ni transforme les
autres en un objectif : c’est l’Amour
de Dieu qui se répand à travers notre
vie, avec la conscience qu’il revient à
chacun de mener sa vocation de
l’avant et d’en déployer les



potentialités, par un don de soi libre
et joyeux.

La formation pleinement
chrétienne

Dans l’Œuvre, la formation est
dispensée à partir d’une vision
unitaire du message chrétien, pour
faciliter ainsi l’authentique unité de
vie dans le Christ, en accueillant avec
joie la grâce de Dieu. Le Catéchisme
de l’Église Catholique est une bonne
référence de cette vision unitaire.
Dans son texte, « les quatre parties
sont liées les unes aux autres : le
mystère chrétien est l’objet de la foi
(première partie) ; il est célébré et
communiqué dans les actions
liturgiques (deuxième partie) ; il est
présent pour éclairer et soutenir les
enfants de Dieu dans leur agir
(troisième partie) ; il fonde notre
prière dont l’expression privilégiée
est le “Notre Père” et il constitue
l’objet de notre demande, de notre



louange et de notre intercession
(quatrième partie). [20] » Doctrine,
vie liturgique, vie spirituelle et vie
morale sont inséparables. Jésus-
Christ est via, veritas et vita (Jn 14,
6) ; c’est pourquoi la vérité non
seulement éclaire mais elle stimule,
guide et donne une impulsion : elle
est nourriture (Ps 23) et doctrine de
salut.

Dieu a choisi saint Josémaria pour
fonder l’Opus Dei au sein de l’Église 
[21] et c’est dans l’Église qu’il l’a
incarné par sa vie. L’esprit de
l’Œuvre, qui est de Dieu, se
développe maintenant dans son
Peuple par l’intermédiaire de ses
filles et de ses fils. C’est pourquoi la
formation a lieu dans un cadre
unitaire : Sainte Écriture, Tradition
apostolique (les Pères), liturgie
(sacrements), prière ; vie des saints.
Grâce à la connaissance méditée de
la vie et des enseignements de saint
Josémaria, la formation que nous



recevons nous amène à établir le lien
entre les différentes dimensions de
notre foi et de notre vocation, à
comprendre et à présenter l’esprit de
l’Opus Dei à partir de l’Écriture, de la
Tradition et du Magistère. Nous
transmettons ainsi de manière
équilibrée un message incisif, qui va
s’enraciner et pousser dans le même 
humus, la même terre féconde dans
laquelle saint Josémaria a vu et
compris l’Œuvre.

La formation reste ouverte parce
qu’elle jaillit de la prière et de la vie
réelle, faite de combats que soutient
la grâce de Dieu, dans une grande
variété de situations. « Le Décalogue
unifie la vie théologale et la vie
sociale de l’homme » [22] ; ainsi, par
exemple, « la personne chaste
maintient l’intégrité des forces de vie
et d’amour déposées en elle. Cette
intégrité assure l’unité de la
personne, elle s’oppose à tout
comportement qui la blesserait. Elle



ne tolère ni la double vie, ni le
double langage (cf. Mt 5, 37) » [23]. Il
en est de même des autres vertus qui
configurent l’existence chrétienne.
C’est la vie tout entière de notre Mère
la Vierge Marie qui a été scellée par
l’unité de vie ; c’est pourquoi, au pied
de la croix, elle reprend le fiat de
l’annonciation.

L’Œuvre est née et s’étend pour
servir l’Église et pour contribuer à
son édification : nous voulons rendre
le Christ présent parmi les hommes.
Tout se ramène à Jésus : dans notre
tâche d’évangélisation, c’est du Christ
que nous devons parler, non de nous-
mêmes [24]. Dès lors, c’est vers le
Christ que nous conduisons les
autres, avec le soutien de notre plan
de vie, présence pleine d’amour du
Dieu Un et Trine. Celui qui demeure
en moi, et moi en lui, celui-là porte
beaucoup de fruit ; car hors de moi
vous ne pouvez rien faire (Jn 15, 5).



Guillaume Derville

[1]. Cf. saint Augustin, Sermo 341, 1,
1 ; PL 39, p. 1493.

[2]. Saint Thomas d’Aquin, 
Commentaire de l’Évangile de Jean
(ch. 14, lec. 21), dans Liturgia
horarum, Lectio du samedi de la IXe

semaine du temps ordinaire.

[3]. Benoît XVI, Discours, 21 mars
2009.

[4] . Amis de Dieu, n° 75.

[5]. Lettre 28 mars 1955, n° 12.

[6]. Lette à Luis de Azúa (5 août
1931), cité dans J. L. González Gullón,
DYA. La Academia y Residencia en la
historia del Opus Dei (1933-1939),
Rialp, Madrid 2016, p. 242.



[7]. Notes intimes, n° 1160 (16 mars
1934), dans ibid,, p. 478.

[8]. Quand il nous parlait en chemin,
p. 83.

[9]. Lettre 9 janvier 1932, n° 84.

[10]. Lettre 9 janvier 1932, n° 85.

[11]. Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 2153.

[12]. Concile Vatican II, Const. past. 
Gaudium et spes (7 décembre 1965),
n° 43.

[13]. Saint Jean Paul II, Litt. enc. 
Veritatis splendor, n° 26.

[14]. Lettre 14 mars 1930, n° 1.

[15]. Instruction, 8 décembre 1941, n°
35.

[16]. Quand il nous parlait en chemin,
p. 323.



[17]. Pape François, Lettre
apostolique Misericordia et Misera
(20 novembre 2016), n° 18.

[18]. « Travail, sanctification du »,
dans Diccionario de San Josemaría,
Monte Carmelo – Instituto Histórico
San Josmaría Escrivá de Balaguer,
Burgos 2013, p. 1206.

[19]. Ibid., p. 1207.

[20]. Saint Jean Paul II, Constitution
apostolique Fidei Depositum pour la
publication du Catéchisme de l’Église
Catholique, 11 décembre 1992.

[21]. Cf. Collecte de la messe de saint
Josémaria.

[22]. Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 2069.

[23]. Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 2338.

[24]. Quand le Christ passe, n° 163.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/la-ou-dieu-
nous-veut-lunite-de-vie-ii/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/la-ou-dieu-nous-veut-lunite-de-vie-ii/
https://opusdei.org/fr-cm/article/la-ou-dieu-nous-veut-lunite-de-vie-ii/
https://opusdei.org/fr-cm/article/la-ou-dieu-nous-veut-lunite-de-vie-ii/

	Là où Dieu nous veut : l’unité de vie (II)

