
opusdei.org

La nativité de la
Sainte Vierge

« Lorsque parut, matinale,
l’Aurore aux doigts de rose.....
» : l’intuition du poète, qui
annonce la lumière d’un jour
glorieux, se réalise par la
nativité de la Vierge Marie :
d'elle nous est venu le Soleil de
Justice, le Christ notre Dieu.

05/09/2014

« Lorsque parut, matinale, l'Aurore
aux doigts de rose..... » [1] :
l'intuition du poète, qui annonce la
lumière d'un jour glorieux, se réalise



par la nativité de la Vierge Marie :
d'ellenous est venu le Soleil de Justice,
le Christ notre Dieu [2].

1. Il arrive, le voici ! Matthieu[3] en
dresse la généalogie, dans le but de
récapituler ainsi l'Histoire du salut,
qui n'est autre que celle de
l'humanité. Il inscrit son nom au
terme d'une lignée de 3 fois 14
générations. C'est dire à quel point
Jésus est homme, à quelle
profondeur parvient son
Incarnation : il « ne vient pas
seulement de Dieu, mais aussi
d'autres humains. Il a été dans le sein
d'une femme dont il a reçu sa chair
et son sang, les battements de son
cœur, son comportement, sa parole.
Il a reçu la vie de la vie d'un autre
être humain. Cette dérivation de ce
qui est propre à partir des autres
n'est pas un fait purement
biologique. Elle signifie que Jésus a
aussi reçu ses façons de penser et
de voir, l'empreinte même de son



âme humaine, à partir d'êtres
humains existant avant lui, et
finalement à partir de sa mère.

Cette dérivation veut dire qu'en
acceptant l'héritage de ses ancêtres,
il a voulu suivre la voie tortueuse
qui, de Marie, reporte à Abraham et
finalement à Adam [4]. Il a porté en
lui le poids de cette histoire» [5].

2. Jésus n'est donc pas simplement «
sauveur », comme son nom
l'indique ; il est « le Sauveur »… né
d'une femme, Marie : bien qu'ayant
été une femme entre autres, elle est 
lafemme annoncée dans le « proto-
évangile »[6], juste après le péché de
nos premiers parents, dès l'aube de
notre rédemption. Elle est la «
nouvelle Ève », la femme nouvelle,
qui inaugure, par sa naissance au
monde, un nouveau
commencement.

Matthieu le suggère par une rupture
dans le rythme de son récit : celui-ci



recense en des phrases parallèles,
comme pour signifier l'épaisseur de
l'humanité du Seigneur, les vagues
successives de ses ancêtres qui font
avancer la lignée d'Abraham vers la
plénitude des temps ; cette longue
énumération s'achève tout à coup
par l'avènement de Marie et de Jésus,
et fait place à une brève narration
des circonstances de la génération du
Sauveur : Marie, sa mère, étant
fiancée à Joseph, il se trouva, avant
qu'ils aient habité ensemble, qu'elle
avait conçu du Saint-Esprit [7].

3. Voici que je fais toutes choses
nouvelles [8]: son dessein
bienveillant, détérioré à travers Ève, 
la mère de tous les vivants [9] va
néanmoins s'accomplir à travers
Marie, la Mère de la Vie. En effet :

- Jésus considère toute personne
quifait la volonté de mon Père qui est
aux cieux comme un membre de sa
famille : celui-là est mon frère, et ma



sœur, et ma mère [10]: dans
l'économie de la nouvelle Alliance,
les liens surnaturels ont la préséance
sur les liens naturels, même les plus
forts ;

- l'enfantement est une image
biblique traditionnelle pour signifier
l'avènement d'un monde nouveau ;
c'est particulièrement le cas de
l'enfantement des hommes à la vie
éternelle [11] ;

- tout chrétien est donc capable de
transmettre la grâce et
d'engendrer spirituellement le
Christ chez les autres, à l'occasion
de son apostolat…[12], dans la
mesure où il lutte avec générosité
pour être fidèle [13],et sait, comme
Jésus, se faire enfant de Marie.
Guerric d'Igny [14]éclaire le sujet par
une comparaison audacieuse : « Si
l'Apôtre, serviteur du Christ, continue
de mettre au monde ses enfants par
sa sollicitude et son ardent désir,



jusqu'à ce que le Christ soit formé en
eux, combien plus cela est-il vrai de
la propre mère du Christ ! Paul les a
engendrés en prêchant la Parole de
vérité qui les régénérait ; Marie l'a
fait de façon bien plus sainte et plus
divine en engendrant la Parole elle-
même. Je loue en Paul le ministère de
la prédication, mais j'admire et je
vénère davantage en Marie le
mystère de la génération ». Le pape
François en donne une illustration en
rapportant son expérience
personnelle : pendant son séjour en
Allemagne à l'occasion de son
doctorat, il « contracta » une
dévotion profonde envers la Vierge
qui défait les nœuds ;

il l'importa en Argentine, à son
retour… et ce fut, parmi les fidèles, le
point de départ d'un élan marial sans
précédent : "Jamais autant qu'en
cette occasion je ne me suis senti un
instrument dans les mains de
Dieu"[15].



Ouvrons les yeux, élevons notre cœur,
haussons-le au diapason de la fête !
Certes, le principe de notre
rédemption tient à la maternité de
Marie ; mais la nativité de
l'Immaculée Mère de Dieu est déjà
pour nous source d'espérance et de
joie car « en ce jour, se sont mis à
souffler les vents annonciateurs du
salut »[16].

[1] Homère, L'Odyssée.

[2] Antienne d'ouverture de la messe
de la Nativité.

[3] 1, 1-16.

[4] L'autre généalogie des évangiles,
celle de Luc, est ascendante et fait
remonter le Christ jusqu'à Adam.

[5]Mgr J. Ratzinger, Le ressuscité,
DDB 86, 2e partie, chap. II,p.78.



[6]Gn 3, 15.

[7]Mt 1, 18.

[8]Ap 21, 5.

[9]Gn 3, 20.

[10]Mt 12, 50.

[11]Rm 8, 28 : Nous le savons, jusqu'à
ce jour, toute la création gémit dans
les douleurs de l'enfantement. Et non
pas elle-seule : nous-mêmes qui
possédons les prémices de l'Esprit,
nous gémissons aussi intérieurement
dans l'attente de la rédemption de
notre corps.

[12] Dans cette optique, saint
Josémaria, s'adressant à des
parents,leur indiquait que « La
paternité et la maternité ne
s'arrêtent pas à la naissance : cette
participation au pouvoir de Dieu
qu'est la faculté d'engendrer doit se
prolonger par la coopération avec



l'Esprit Saint afin d'aboutir à la
formation d'hommes et de femmes
authentiquement chrétiens » 
Quand le Christ passe, 27.

[13] Car la « nouvelle naissance » se
fait à travers les douleurs de
l'enfantement : dans le domaine
spirituel, il n'y a pas d' «
accouchement sans douleurs ». Saint
Paul en témoigne aux Galates : Mes
petits enfants, vous que j'enfante à
nouveau dans la douleur, jusqu'à ce
que le Christ soit formé en vous (4,
19).

[14] Moine cistercien du XIIe siècle,
disciple de saint Bernard. Sermon
pour l'Assomption, 1, 2-4, in Livre des
Jours, p. 1750.

[15] En mars 1986, Bergoglio eut
l'occasion de se rendre à Augsbourg.
Il y a là, dans l'église des Jésuites, une
image mariale qui est vénérée : celle
de la Vierge "qui défait les nœuds".
Marie y est représentée en train de



défaire les nœuds d'un ruban que lui
présente un ange, tandis qu'un autre
ange reçoit d'elle l'autre bout du
ruban, débarrassé de ses nœuds. La
signification est claire. Les nœuds
sont tout ce qui complique la vie, les
difficultés, les péchés. Et Marie est
celle qui aide à les défaire. Il fut très
frappé par cette image mariale.
Quelques mois plus tard, lorsqu'il
rentra en Argentine, il emporta une
bonne quantité de cartes postales
représentant la Vierge "qui défait les
nœuds".

Ainsi, il fit naître en Argentine, sans
s'en rendre compte, une nouvelle
dévotion mariale. Un artiste à qui il
avait donné la carte postale achetée à
Augsbourg fit une reproduction de
l'image et l'offrit à une paroisse du
quartier populaire du Barrio de
Agronomía, au centre de Buenos
Aires. Installée dans cette église,
l'image de Marie desatanudos a attiré
des fidèles en nombre croissant, elle



a converti des pécheurs et elle a
entraîné une augmentation
inattendue de la pratique religieuse.
À tel point que la tradition d'un
pèlerinage à l'image, rassemblant, le
8 de chaque mois, des gens en
provenance de tout Buenos Aires et
même de plus loin, s'est solidement
établie en quelques années
seulement (Cf. Sandro Magister, 
https://belgicatho.hautetfort.com/
archive/2013/10/2....

[16] Liturgie byzantine.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/la-nativite-de-
la-sainte-vierge/ (07/02/2026)

https://belgicatho.hautetfort.com/archive/2013/10/29)
https://belgicatho.hautetfort.com/archive/2013/10/29)
https://opusdei.org/fr-cm/article/la-nativite-de-la-sainte-vierge/
https://opusdei.org/fr-cm/article/la-nativite-de-la-sainte-vierge/
https://opusdei.org/fr-cm/article/la-nativite-de-la-sainte-vierge/

	La nativité de la Sainte Vierge

