
opusdei.org

La musique qui nous
vient de Dieu : le
chant et la musique
dans la liturgie

La musique a toujours occupé
une place centrale dans la
liturgie chrétienne. De même
que le silence, il s’agit d’un
langage nécessaire pour entrer
en communion avec la beauté
de Dieu, pour découvrir sa
présence. La hâte disparaît
lorsqu’il est question d’amour,
tout comme la mesquinerie :
nous chantons parce que nous
voulons avoir du temps pour
Dieu.



12/02/2018

« Cantemus Domino, gloriose enim
magnificatus est ! Je chanterai à
Yahweh, car Il a fait éclater sa
victoire »[1]. La liturgie de la Veillée
Pascale relie intimement ce chant au
récit du passage de la Mer Rouge par
Israël : la musique éclate joyeuse en 
touchant du doigt la proximité de
Dieu. Le prodige de l’écartement des
eaux est devenu pour le peuple élu le
signe de ce Dieu tout proche, et les
psaumes s’en font fréquemment
l’écho [2]. Pour l’Eglise, ce même
événement renvoie au baptême, à la
Croix, au ciel… Il nous parle de notre
vie, et de cette Vie que Dieu a
préparée pour nous sur l’autre rive,
qui « n’est pas un simple
embellissement de cette vie actuelle :
elle dépasse notre imagination car
Dieu nous surprend constamment



avec son amour et sa miséricorde
»[3].

Face au « Dieu des surprises »[4], un
Dieu qui toujours « fait toutes choses
nouvelles »[5], « les mots deviennent
inutiles, parce que la langue n’arrive
pas à s’exprimer. Alors le
raisonnement se tait, on ne discourt
plus : on se regarde ! Et l’âme se met
à chanter un chant nouveau, parce
qu’elle se sent et se sait aussi sous le
regard aimant de Dieu, à tout instant
»[6].

Devant ce Dieu qui nous surprend
avec sa nouveauté, louange et
adoration surgissent spontanément :
le chant et le silence. L’un comme
l’autre maintiennent d’étroites
relations parce qu’ils expriment ce
que les mots seuls ne peuvent
exprimer. Voilà pourquoi la liturgie
s’en sert pour ses moments le plus
sublimes. « L’Eglise chante, a-t-on dit,
parce que la parole ne suffirait pas à



sa prière. – Toi, chrétien, et chrétien
choisi, tu dois apprendre le chant
liturgique »[7].

Un chant nouveau

La situation du peuple élu était sans
issue d’un point de vue humain,
puisqu’il était coincé entre la mer
Rouge et l’armée égyptienne :
devant : l’obstacle de la mer ;
derrière : la force belliqueuse des
armes. « L’ennemi disait : Je
poursuivrai, j’atteindrai, je partagerai
les dépouilles, ma vengeance sera
assouvie, je tirerai l’épée, ma main les
détruira »[8]. L’Eglise se trouve très
souvent dans la même situation,
assiégée par ceux qui voudraient
l’effacer de la surface de la terre, ou
lui enlever du moins son caractère
surnaturel.

Mais Dieu est à nos côtés, comme Il
était aux côtes des Israélites. Devant
les impasses humaines, sa gloire
éclate face à la puissance de Pharaon



et de tous les pharaons de l’histoire :
de façon inattendue, la mer s’écarte
et nous livre un passage, se
refermant à nouveau devant
l’ennemi. « Tu as soufflé de ton
haleine, la mer les a couverts, ils se
sont enfoncés comme du plomb dans
les vastes eaux »[9].

Le récit sacré ne dévoile pas la
pensée d’Israël tandis qu’il traversait
la mer à pied sec, des murailles d’eau
à droite et à gauche. Ce n’est qu’à la
fin que la Bible se penche sur la
réaction des Israélites : « Le peuple
craignit Yahweh, et il crut à Yahweh
et à Moïse, son serviteur. Alors Moïse
et les enfants d’Israël chantèrent ce
cantique à Yahweh : Je chanterai à
Yahweh, car Il a fait éclater sa victoire
»[10]. De la crainte et une foi
renouvelée en Dieu débordent sur le
premier chant nouveau dont
l’Ecriture fait mention[11].



Nous ne connaissons pas cette
musique. Personne ne l’a en aucune
manière récupérée et la tradition
orale ne nous l’a pas transmise non
plus. Mais elle a dû être sincère car
elle venait d’un profond sens de
reconnaissance, elle exprimait un
sens authentique d’adoration. Elle a
sûrement été effroyable : on touchait
dans ce chant la présence de Dieu,
comme l’ont touchée ceux qui le
chantèrent pour la première fois.

D’autres difficultés attendaient les
Israélites dans le désert après cet
épisode. Tout d’abord les eaux
amères de Mara, qui deviennent
douces grâce au bois, image de la
croix [12]; après ce sera la rigueur du
désert de Sion, adoucie par le
Seigneur avec la manne et les cailles ;
plus tard les eaux de Masa et
Mériba… Dieu remédiait toujours
aux difficultés et le peuple
renouvelait son cantique.
L’espérance n’était autre qu’atteindre



le moment où tout deviendrait un
chant nouveau.

La venue du Christ a inauguré le
temps définitif du salut : « Le salut
vient de notre Dieu qui est assis sur
le trône, et de l’Agneau ! »[13]. On a
commencé à chanter le chant
nouveau qui ne passera pas. Mais
nous attendons encore le moment où
il sera plénier, comme nous le
présente l’Apocalypse[14]. D’une
certaine manière l’Eglise est déjà
parvenue à la terre promise, même si
elle continue son pèlerinage dans le
désert, d’où le mot de la liturgie «
peregrinans in terra »[15] A vrai dire,
le mot « nouveau », dans le langage
biblique n’évoque pas tant la
nouveauté extérieure des mots que
la plénitude ultime qui scelle
l’espérance. On chante donc l’objectif
de l’histoire, lorsque finalement se
taira la voix du mal (…) Mais cet
aspect négatif laisse la place, de
manière beaucoup plus vaste, à la



dimension positive, celle du nouveau
monde joyeux qui va s’affirmer »[16].

La musique du ciel sur la terre

Lorsque l’Agneau « eut reçu le livre,
les quatre animaux et les vingt-
quatre vieillards se prosternèrent
devant lui, tenant chacun une harpe
et de coupes d’or pleines de parfum,
qui sont les prières des saints. Et ils
chantaient un cantique nouveau
»[17].

Malgré sa sobriété, la Sainte Ecriture
n’omet pas la mention au chant dans
le ciel. Et c’est logique, car « Dieu
n’est pas solitude mais amour joyeux
et glorieux, rayonnant et lumineux
»[18]. Nous pouvons imaginer la
musique qui accompagnait l’arrivée
de la Vierge au ciel, devant la Sainte
Trinité : une armée d’anges attend sa
Reine qui arrive corps et âme. La
musique est solennelle, elle déborde
d’affection et de joie dans un subtil
équilibre de beauté. La Vierge paraît,



resplendissante, et le Fils, qui a
introduit la nature humaine au sein
de la Trinité, accueille sa Mère.

Même lorsque pour n’importe
quelles circonstances, extérieures ou
personnelles,nous n’arrivons pas à
en percevoir toute sa beauté, la
liturgie de la terre « est le culte du
temple universel qu’est le Christ
ressuscité, dont les bras sont ouverts
sur la croix pour attirer tous les
hommes dans l’accolade d’amour
éternel de Dieu. C’est le culte du ciel
ouvert »[19]. C’est pourquoi les
préfaces de la Messe finissent
toujours par une invitation à chanter
le Sanctus auprès des anges et des
saints. Terre et ciel s’unissent dans le 
Sanctus : « nous nous associons
pleins de gratitude à ce chant de tous
les siècles qui unit ciel et terre, anges
et hommes »[20]. « J’applaudis et je
m’unis à la louange des anges, disait
saint Josémaria ; cela ne m’est pas
difficile, parce que je me sais entouré



d’eux quand je célèbre la Sainte
Messe. Ils sont en train d’adorer la
Trinité »[21].

Il est certain que dans le récit de
l’annonce des anges aux bergers «
saint Luc ne dit pas que les anges ont
chanté. Il écrit très sobrement : la
troupe céleste louait Dieu et disait 
Gloire à Dieu au plus haut des cieux !
Mais depuis toujours les hommes
savaient que le parler des anges est
différent de celui des hommes ; que
justement en cette nuit du joyeux
message, il a été un chant dans lequel
la gloire sublime de Dieu a brillé.
Ainsi ce chant des anges a été perçu
depuis le commencement comme
une musique provenant de Dieu, et
bien plus, comme une invitation à
s’unir au chant, dans la joie du cœur
pour le fait d’être aimés de Dieu »[22]

Voici le cadre où s’inscrit la riche
créativité musicale de la liturgie, qui
a trouvé sa source dans la prière



d’Israël : l’effort pour être en accord
avec la beauté de Dieu, pour nous
approcher du ciel. « La liturgie est
temps de Dieu et espace de Dieu, et
nous devons nous mettre là, dans le
temps de Dieu, dans l’espace de Dieu,
sans regarder la montre. La liturgie
est précisément entrer dans le
mystère de Dieu, se laisser porter par
le mystère et être dans le mystère
»[23]. Saint Josémaria disait
pareillement que « nos montres
devraient s’arrêter pendant la Sainte
Messe »[24]: en face de Dieu il n’y a
pas de place pour le pragmatisme ou
l’attitude utilitariste. « L’apparition
de la beauté, du beau, nous rend
joyeux sans que nous devions nous
interroger sur son utilité. La gloire
de Dieu, d’où provient toute beauté,
fait exploser en nous l’étonnement et
la joie »[25].

A la portée de tous



La participation personnelle au
chant liturgique est bien le signe de
l’attachement, de ce « sens du
mystère »[26] qui nous pousse à
laisser de côté l’approche
pragmatique propre à d’autres
situations. Sans négliger ses affaires
familiales et professionnelles,il est
toujours possible d’y mettre cette
touche supplémentaire pour adorer
Dieu, à l’encontre peut-être de la
tendance dominante. Nous pouvons
ainsi contribuer par notre foi
concrète qui transparaît dans le soin
accordé à la liturgie à approcher le
monde de Dieu, rendu ainsi visible
au milieu de cette vie stressée qui ne
trouve pas de temps pour lui. « N’est-
il pas étrange que beaucoup de
chrétiens placides et même solennels
dans leur vie de société (ils ont le
temps) ou dans leur vie
professionnelle si peu active, ou bien
à table et quand ils se reposent,
soient pressés quand ils assistent à la
Messe et poussent le prêtre à réduire



la durée du Saint Sacrifice de
l’Autel ? »[27]. La foi « est amour et
c’est pourquoi elle crée de la poésie
et elle crée de la musique »[28]: si
notre foi est vivante, nous
ressemblerons en cela aussi aux
premiers chrétiens, auxquels saint
Paul encourageait à chanter et
célébrer le Seigneur de tout leur
cœur[29].

La musique liturgique n’est donc pas
simplement une affaire de sensibilité
ou de sens esthétique : c’est une
affaire d’amour, de vouloir « traiter
Dieu avec tendresse »[30] et non pas
« d’une manière officielle et sèche,
sans que la foi vibre » en nous[31] ;
de même que la musique manquerait
dans les moments joyeux de notre
vie, elle manquerait aussi dans la
liturgie. Il suffira au quotidien d’un
chant bref et pieux : Adoro te devote,
Ave maris stella, Rorate coeli, etc.
Lors des fêtes, la musique peut être
plus présente, car les fidèles



pourront chanter certaines parties de
la Messe – Gloria, Sanctus, etc –
accompagnés éventuellement de
l’orgue.

Au long des siècles, l’Eglise a créé
une inestimable tradition de
musique sacrée. La nouveauté du
culte chrétien a fait naitre des
manifestations poétiques et
musicales nouvelles exprimant les
sommets ineffables que pouvait
atteindre la prière : « Aux hommes le
chant des psaumes ; mais aux anges
et à ceux qui leur ressemblent le
chant des hymnes »[32]. L’Eglise
reconnaît dans le chant grégorien le
chant propre de la liturgie
romaine[33] qui nous permet de
prier pendant la Sainte Messe : le
Missel Romain, par exemple, inclue
les notes pour pouvoir chanter le Per
ipsum à la fin de la prière
eucharistique, ainsi que d’autres
oraisons.



Le magnifique répertoire de musique
sacrée chrétienne contient des
chants pour tout type de sensibilités
et de capacités, depuis les mélodies
les plus simples jusqu’aux
polyphonies les plus complexes ;
d’autres chants, composés plus
récemment en accord avec des
sensibilités culturelles diverses,
exaltent le mystère de Dieu avec
leurs mélodies. Les uns comme les
autres, ainsi que des hymnes propres
aux différents lieux, sont recueillis et
publiés à l’intention des fidèles.

Il y a là un panorama prometteur
pour les personnes ayant une bonne
préparation musicale : l'occasion de
manifester leur créativité pour
rendre le culte plus lumineux. Cet
effort se traduira, en effet, par une
plus grande générosité envers Dieu,
puisqu’ ils lui offrent le sacrifice
d’Abel[34]. Cela vaut la peine d’y
mettre au moins autant
d’enthousiasme que pour un



anniversaire : apprendre et répéter
des chants de la tradition chrétienne
est l’expression d’une véritable
sensibilité liturgique, qui fait jaillir
aussi notre prière car, avec la
liturgie, nous sommes aux côtés de
Dieu et Il aime que nous chantions ;
la parole est, en effet,souvent
insuffisante.

Le langage de l’adoration

La musique n’est pas un simple
accompagnement ou un ornement
pour la liturgie ; elle n’est pas là non
plus pour interpréter un sujet
religieux tout en se centrant sur elle-
même car, dans un cas comme dans
l’autre, elle resterait extérieure à la
célébration, alors qu’elle ne doit faire
qu’un avec elle.

La véritable musique liturgique est
elle-même prière et liturgie ; elle ne
nous distrait pas, ne nous offre pas
seulement un bonheur sensible ou
un plaisir esthétique ; elle nous aide



à nous recueillir, à rentrer dans le
mystère de Dieu, et nous mène à
l’adoration dont le silence en est une
manifestation privilégiée : « le
silence – nous dit le Pape – protège le
mystère »[35]. La musique, si elle
vient de Dieu, ne rivalisera pas avec
le silence mais, au contraire, nous
conduira vers le véritable silence,
celui du cœur.

Les moments de silence prévus dans
la liturgie – au début de la Messe et
du Confiteor, lors des mementos, à la
consécration, etc – nous invitent au
recueillement d’adoration. Ils nous
préparent à la communion parce que
« pour communier vraiment avec
une autre personne, je dois la
connaître, savoir rester auprès d’elle
en silence, l’écouter, la regarder avec
amour. Le vrai amour et la vraie
amitié vivent toujours de cette
réciprocité de regards, de silences
intenses, éloquents, pleins de respect
et de vénération, afin que la



rencontre soit vécue en profondeur,
de façon personnelle et non pas
superficielle »[36].

« Toi, moi, adorons-nous le
Seigneur ? », nous demande le Pape
en regardant vers le centre intime de
la liturgie qui sera notre ciel. «
Allons-nous à Dieu seulement pour
demander, pour remercier, ou
allons-nous aussi à lui pour l’adorer ?
Que veut dire alors adorer Dieu ?
Cela signifie apprendre à rester avec
lui, nous arrêter pour dialoguer avec
lui, en sentant que sa présence est la
plus vraie, la meilleure, la plus
importante de toutes (…) ; adorer le
Seigneur veut dire que nous sommes
convaincus qu’Il est le seul Dieu, le
Dieu de notre vie, le Dieu de notre
histoire »[37].

D’après Carlos Ayxelà



[1] Ex 15,1

[2] Cf. Ps 65 (66) ; 77 (78) ; 105 (106) ;
135 (136)

[3] François, Angelus 10 XI 2013

[4] François, Homélie 20 I 2014

[5] Cf. Ap. 21,5

[6] Saint Josémaria, Amis de Dieu, 307

[7] Saint Josémaria, Chemin, 523

[8] Ex 15,9

[9] Ex 15,10

[10] Ex 14,31 - 15,1

[11] Cf. Ps 32 (33) ; 39 (40) ; 95 (96) ;
97 (98) ; 143 (144) ; 149

[12] Cf. Ex 14, 22 - 25

[13] Ap 7, 10

[14] Ap 5, 9 – 10 ; 14, 3



[15] Missel Romain, Prière
Eucharistique III

[16] Benoît XVI, Audience, 25 I 2006

[17] Ap 5, 8 - 9

[18] Benoît XVI, Homélie, 19 II 2012

[19] Benoît XVI, Audience, 3 X 2012

[20] Benoît XVI, Homélie, 24 XII 2010

[21] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, 89

[22] Benoît XVI, Homélie, 24 XII 2010

[23] François, Homélie, 10 II 2014

[24] Saint Josémaria, Forge, 436

[25] Benoît XVI, Homélie, 24 XII 2010

[26] Jean-Paul II, Ecclesia de
Eucharistia, 49

[27] Saint Josémaria, Chemin, 530



[28] Benoît XVI, Audience, 21 V 2008

[29] Cf. Eph 5, 19 ; Col 3, 17

[30] Saint Josémaria, Amis de Dieu,
167

[31] Saint Josémaria, Forge, 930

[32] Origène, Sel. in psalmos, en Ps
119 (118), 71

[33] Cf. Concile Vatican II, Const. 
Sacrosanctum concilium, 116

[34] Cf. Missel Romain, Prière
Eucharistique I ; cf. Gen 4, 4

[35] François, Homélie, 20 XII 2014

[36] Benoît XVI, Homélie, 7 VI 2012

[37] François, Homélie, 14 IV 2013



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/la-musique-
qui-nous-vient-de-dieu-le-chant-et-la-
musique-dans-la-liturgie/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/la-musique-qui-nous-vient-de-dieu-le-chant-et-la-musique-dans-la-liturgie/
https://opusdei.org/fr-cm/article/la-musique-qui-nous-vient-de-dieu-le-chant-et-la-musique-dans-la-liturgie/
https://opusdei.org/fr-cm/article/la-musique-qui-nous-vient-de-dieu-le-chant-et-la-musique-dans-la-liturgie/
https://opusdei.org/fr-cm/article/la-musique-qui-nous-vient-de-dieu-le-chant-et-la-musique-dans-la-liturgie/

	La musique qui nous vient de Dieu : le chant et la musique dans la liturgie

