opusdei.org

En route vers le
centenaire (3) La
compréhension du
travail chez saint
Josémaria : une vue
d'ensemble

Saint Josémaria enseigne que le
travail est une vocation divine
et un moyen de sanctification
personnelle et d'apostolat.
Inspiré par le mystére de
I'incarnation et par les pages de
1'Ecriture Sainte, il promeut une
vision christologique du travail,
l'intégrant a la vie spirituelle
sans séparer le séculier du
sacre.



20/03/2025

La prédication de saint Josémaria est
le reflet d'une vision théologique
précise et tres riche, fruit de
I'illumination recue le 2 octobre
1928, qui se nourrit de deux sources
principales : 1'Ecriture Sainte et une
compreéhension incisive du mystére
de l'incarnation du Verbe.

Il s'agit d'un message de grande
envergure, car il s'adresse a tous
ceux qui vivent au milieu du monde
et qui exercent toutes sortes
d'activités séculiéres. En méme
temps, les enseignements de saint
Josémaria dessinent la mission
spécifique de I'GEuvre. De nombreux
aspects de la vie chrétienne qu'il
qualifie de caractéristiques de l'esprit
de I'Opus Dei proviennent d'une
compréhension innovante et
profondément christologique des



réalités de cette terre et de la
possibilité d'atteindre la sainteté
précisément en travaillant dans ces
réalités. Par conséquent, pour
comprendre ce qu'est l'Opus Dei et sa
mission au sein de la mission de
1'Eglise, il est éclairant d’approfondir
les enseignements de saint Josémaria
sur le travail.

Vocation divine et professionnelle

Le concept de vocation, comme
I'expliquait le fondateur de 1'CEuvre,
inclut le travail comme une
composante essentielle. « Le travail
est la vocation initiale de ’homme ;
c’est une bénédiction de Dieu, et ceux
qui le considerent comme un
chatiment se trompent
lamentablement » (Sillon, n° 482). En
expliquant en quoi consiste l'appel a
1'Opus Dej, il répétait souvent que la
vocation professionnelle - celle que
I'on pense avoir ou que l'on a
I'intention de suivre — fait partie de la


https://escriva.org/fr/surco/482/
https://escriva.org/fr/surco/482/
https://escriva.org/fr/surco/482/

vocation divine. Celui qui ne se
sentirait pas appelé par le Seigneur a
réaliser un travail, une activité
sanctifiable au milieu du monde, ne
pourrait pas recevoir la vocation a
I'Euvre.

«Je vous ai souvent répété que la
vocation professionnelle de chacun
de nous est une partie importante de
la vocation divine ; et c’est aussi pour
cette raison que l'apostolat que
I'Euvre exerce dans le monde sera
toujours actuel, moderne,

nécessaire : tant qu'il y aura des
hommes sur la terre, il y aura des
hommes et des femmes qui
travaillent » (Lettre 6, n° 35).

Comme ce fut le cas pour les apotres,
il peut arriver, comme le soulignait
saint Josémaria, que Dieu appelle
précisément dans l'exercice et le
contexte du travail (cf. Chemin, n°
799). Répondre a cet appel
n'implique aucun changement


https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://escriva.org/fr/camino/799/
https://escriva.org/fr/camino/799/
https://escriva.org/fr/camino/799/
https://escriva.org/fr/camino/799/

d’état : chacun reste a la place qu'il
occupe dans le monde, avec ses
engagements professionnels et ses
relations familiales et sociales (cf.
Lettre 6, n° 37).

Le fondateur de 1'(Euvre a exhorté
ses fils et ses filles a étre présents
dans tous les lieux ou les étres
humains exercent leurs activités,
fermement enracinés dans la
condition séculiére et humaine de la
profession a laquelle ils se
consacrent. « Tu as recu ’appel de
Dieu a suivre un chemin concret : te
placer a tous les carrefours du
monde, en étant toi-méme, a partir
de ton travail professionnel, plongé
en Dieu » (Forge, n° 748). De méme
que le travail n'est pas une simple
tache parmi d'autres, mais quelque
chose qui définit la vie de celui qui
I'exerce, de méme la réponse a la
vocation a I'Opus Dei n'est pas un
simple engagement parmi d'autres,
mais la forme qui caractérise toute


https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://escriva.org/fr/forja/748/
https://escriva.org/fr/forja/748/
https://escriva.org/fr/forja/748/

I'existence de celui qui I'a recue. Et
cette vocation englobe les
nombreuses facettes de la vie
personnelle : relations sociales,
amitiés, responsabilités familiales,
etc.

Pour mener a bien la mission de
I'Euvre de Dieu, saint Josémaria a
proposeé a ses filles et a ses fils une
condition précise : transformer le
travail en priére et vivre comme des
contemplatifs au milieu du monde. 11
s'agit d'un enseignement original, car
pour la plupart des gens, les
responsabilités de la vie familiale,
sociale et professionnelle sont
séparées de la vie contemplative et
de la priére.

En ce sens, la sanctification du
travail a parfois été comprise de
maniére réductrice. Elle pourrait se
limiter, par exemple, a commencer
une tache par une priére d'offrande
et a la terminer par une priere



d'action de grace, ou a interrompre
de temps en temps ce que 1'on fait
pour réciter quelques oraisons
jaculatoires. Tout cela, bien sur, est
positif et peut nous aider a maintenir
la présence de Dieu tout au long de la
journée. Mais ce a quoi saint
Josémaria invite ses enfants est plus
profond : transformer tout le travail
en un dialogue d'amour avec Dieu,
de fagon presque continue, au point
que plus nous sommes immergeés
dans le monde, plus nous pouvons et
devons étre unis a Dieu. « Notre
condition d’enfants de Dieu nous
poussera — je le redis — a entretenir
un esprit contemplatif au milieu de
toutes les activités humaines (étre
lumieére, sel et levain, par la prieére,
par la mortification, par notre
profonde culture religieuse et
professionnelle), et ce, afin
d’accomplir ce beau programme :
étre d’autant plus en Dieu que 'on
est dans le monde » (Forge, n° 740).


https://escriva.org/fr/forja/740/
https://escriva.org/fr/forja/740/
https://escriva.org/fr/forja/740/

Dans I'Eglise, tout travail
d'évangélisation qui se présente
comme une participation a la
mission du Fils sera toujours
enraciné dans un sens profond de la
filiation divine. C'est ce qu’on
percoit, dans I'Opus Dei, avec une
insistance particuliére. Transformer
le monde par le travail, en
participant ainsi a la mission du Fils
de récapituler et de réconcilier toutes
choses, signifie imprimer dans les
activités humaines la forma Christi,
c'est-a-dire la forme de 'amour, du
service, de la charité. C'est I'amour
qui rendra grandes les petites choses,
transformant les ceuvres les plus
humbles en louanges de Dieu (cf. par
exemple Sillon, n* 487, 489 ; Forge,
n® 684, 686, 742, etc.). Transformer le
monde avec la forma Christi révele la
dimension eucharistique du travail,
que l'on peut comparer a une Messe
qui se prolonge les vingt-quatre
heures de la journée, célébrée en
vertu du sacerdoce commun des


https://escriva.org/fr/surco/
https://escriva.org/fr/forja/

fideles, auquel donne droit le
baptéme. Comme le soulignait saint
Josémaria, nous devons servir Dieu «
non seulement a 1'autel, mais dans le
monde entier, qui est un autel pour
nous. Toutes les ceuvres des hommes
se font comme sur un autel, et
chacun de vous, dans cette union
d'ames contemplatives qu'est votre
journée, dit d'une certaine maniere
sa messe qui dure vingt-quatre
heures, dans l'attente de la messe
suivante, qui durera encore vingt-
quatre heures, et ainsi de suite
jusqu'a la fin de notre vie » (Notes
prises lors d'une méditation, le 19
mars 1968, in Alvaro Del Portillo,
Lettres de famille, 1, n° 226).

Une expression concise

L'enseignement central de saint
Josémaria sur le travail pourrait se
résumer en une phrase : « Sanctifier
le travail, se sanctifier dans le travail,



sanctifier par le travail » (Quand le
Christ passe, n° 45).

«Je vous le répéte, mes enfants : le
Seigneur nous a appelés pour que,
tout en restant chacun dans son état
de vie et dans l'exercice de sa
profession ou de son métier, nous
puissions tous nous sanctifier dans
notre travail, sanctifier notre travail
et sanctifier par notre travail. C'est
ainsi que le travail humain que nous
accomplissons peut étre considéré a
juste titre comme opus Dei, operatio
Dei, ceuvre de Dieu » (Lettre 6, n° 13).

Que contient cette expression concise
et dense ? Plusieurs auteurs l'ont
commentée a différentes

occasions' . Voyons-le de plus pres.

La sanctification du travail, comprise
comme effet extérieur de l'action
humaine, implique avant tout la
sanctification des structures
professionnelles, économiques,
sociales et politiques qui résultent du


https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/45/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/45/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/45/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/45/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/45/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/

travail humain et qui, a leur tour,
influencent la continuité de ce
travail. Dans sa dimension objective,
cela signifie assumer la mission de
transformer le monde, en
I'imprégnant de la charité du Christ
pour l'offrir a nouveau a Dieu (cf.
Quand le Christ passe, n° 183). Cela
exige une connaissance approfondie
des dynamiques propres a chaque
domaine de travail, ainsi qu'une
sensibilité respectueuse de
I'autonomie des réalités terrestres.
Cela demande aussi une solide
compétence professionnelle et une
joyeuse disposition au sacrifice.

Se sanctifier dans le travail, au sens
subjectif, signifie faire du travail le
lieu privilégié de l'exercice des
vertus chrétiennes et 'axe central de
la vie spirituelle et ascétique que
saint Josémaria proposait a ses fils et
a ses filles (cf. Lettre 31, n° 10 ; Sillon,
n* 493-494). Dans l'esprit de 1'Opus
Dei se détachent tout


https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/183/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/183/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/183/
https://escriva.org/fr/surco/

particulierement des vertus comme
la charité et la justice dans les
relations humaines, le
professionnalisme et 1'étude, qui
permettent de mieux faire son travail
et d'acquérir du prestige, ainsi que
I'ordre, qui conduit a mieux utiliser
son temps et, par conséquent, a
rendre davantage gloire a Dieu (cf.
Chemin, n° 80).

Sanctifier les autres par le travail
indique le mode d'action apostolique
propre aux membres de I'(Euvre.
Pour évangéliser et étendre le
Royaume de Dieu, il n'est pas
nécessaire d'interrompre son travail
ou de le laisser au second plan ; au
contraire, les personnes de 1'Opus Dei
sont des apotres lorsqu'elles
accomplissent leur travail avec
justice, compétence et charité, en
donnant le bon exemple, en
orientant les structures terrestres
selon I'Evangile, en développant la
dimension de service qu'ont toutes


https://escriva.org/fr/camino/
https://escriva.org/fr/camino/80/
https://escriva.org/fr/camino/80/

les professions. En un mot, en
placant Jésus-Christ au sommet de
toute activité humaine.

Dans cette mission d'évangélisation,
le témoignage de vie est toujours
complété par la parole, qui éclaire,
explique les raisons de la foi, offre
aide et consolation. La proximité des
compagnons et les lieux de la vie
quotidienne font de cette action
évangélisatrice un apostolat d'amitié
et de confidence. Dans de nombreux
écrits, saint Josémaria souligne la
dimension apostolique inhérente au
travail.

« IIs me semblent tres cohérents tes
désirs que ’humanité tout entiére
connaisse le Christ. Mais commence
par penser a ta propre responsabilité
de sauver I’ame de ceux qui vivent a
tes coteés, de sanctifier chacun de tes
compagnons de travail ou d’étude... -
Voila la principale mission que notre
Seigneur t’a confiée » (Sillon, n° 953).


https://escriva.org/fr/camino/953/
https://escriva.org/fr/camino/953/
https://escriva.org/fr/camino/953/

« On peut bien dire, enfants de mon
ame, que le fruit principal du travail
de I'Opus Deli est celui que ses
membres obtiennent
personnellement, par I'apostolat de
I'exemple et de I'amitié loyale avec
leurs collegues de travail : a
I'université ou a l'usine, au bureau, a
la mine ou aux champs » (Lettre 6, n°
55).

« [Ceux qui] ignorent le sens du don
de soi total dans un travail
professionnel sérieux, dans la science
profane, seront tres loin de pouvoir
apprécier la portée et 'ampleur du
travail apostolique que Dieu
demande aux membres de I'CEuvre et
la maniére dont ils doivent
I’accomplir » (Lettre 6, n° 44).

Travaliller dans le Christ — en suivant
la logique de l'incarnation — est la
mission principale que Dieu confie a
ceux qui recoivent la vocation a
I'Opus Dei. Sanctifier le travail, se


https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-n6-sur-les-traits-caracteristiques-de-lappel-a-lopus-dei/

sanctifier dans le travail et sanctifier
les autres par le travail ne sont pas
des objectifs séparés ni juxtaposes,
mais trois dimensions inséparables
d'une méme réalité unitaire (cf. J.L.
[llanes). Pour saint Josémaria, ces
dimensions constituent des raisons
suffisantes pour s'enthousiasmer et
enthousiasmer, en affirmant qu'il
vaut la peine de donner sa vie a Dieu
dans ce but.

« Unir le travail professionnel a la
lutte ascétique et a la contemplation
— ce qui peut sembler impossible,
mais qui est nécessaire pour aider a
réconcilier le monde avec Dieu - et
faire de ce travail ordinaire un
instrument de sanctification
personnelle et d'apostolat : n'est-ce
pas la un noble et grand idéal pour
lequel il vaut la peine de donner sa
vie ? » (Instruction, 19-I1I-1934, n° 33).

On pourrait se demander comment
appliquer ces enseignements lorsque



quelqu'un se trouve dans une
situation de maladie, d'échec ou de
chémage, ou lorsque le travail que
nous avons a faire comporte de
nombreuses difficultés
relationnelles, d’ambiance ou autres.
En d'autres termes, les
enseignements de saint Josémaria
seraient-ils réservés aux personnes
qui sont dans des conditions idéales
ou qui travaillent dans certaines
circonstances ? En réalité, le message
de sanctification du travail est
universel, applicable a toutes les
personnes et a toutes les situations. Il
ne s'agit pas tant de ce que nous
faisons (travailler), que de ce que
nous sommes (travailleurs). Nous
pouvons dans cette vie tout aborder
dans ce sens : bien faire les choses,
par amour, pour servir.

Axe central de sa propre
sanctification



La sanctification du travail inclut
aussi l'étude, activité habituelle chez
les jeunes qui ont accompagné saint
Josémaria dans les premieres années
de son travail pastoral. Cette vision
se reflete des 1934 dans le chapitre
intitulé « étude » de Chemin, ou elle
est présentée comme une tache qui,
en elle-méme, peut se transformer en
priere et en apostolat. Comme le
travalil, 1'étude a une dimension de
service et génere des relations qui
facilitent un apostolat d'amitié et de
confidence entre collegues. Saint
Josémaria soulignait, surtout aupres
des jeunes, I'importance de profiter
de leur temps — un enseignement
toujours d'actualité (cf. Chemin, n®
354-355 ; Sillon, n*® 509, 513). Dans
cette ligne, il expliquait que se
reposer ne signifie pas tomber dans
I'inactivité ou la paresse, mais
changer d'activité pour renouveler
ses forces (cf. Sillon, n° 514).



Sa prédication sur le travail
s’inspirait de sa profonde dévotion a
la vie de Jésus a Nazareth et a son
travail dans l'atelier de Joseph,
thémes récurrents de ses homélies
(cf. « Dans l'atelier de Joseph », dans
Quand le Christ passe, n”® 39-56 ; «
Travail de Dieu », dans Amis de
Dieu, n™ 55-72). Saint Joseph,
présenté comme un artisan et un
maitre de vie intérieure, est devenu
un modele emblématique pour les
membres de I'Euvre. Cet exemple a
conduit saint Josémaria a instituer
que ses filles et fils spirituels
renouvellent leur don de soi dans
I'Opus Dei chaque année en la
solennité du saint Patriarche, le 19
mars.

Avec saint Joseph, Marie de Nazareth
est également présentée comme un
modele de sanctification du travail.
Sa vie ordinaire révele comment le
fait de prendre soin de la famille
collabore a la rédemption et ordonne



le monde selon le plan de Dieu,
montrant que la vie familiale est, en
elle-méme, un travail sanctifié et
sanctifiable. En Marie se détache
spécialement la dimension de service
inhérente a tout travail humain
sanctifié, principe que saint
Josémaria a synthétisé dans la

devise : « Pour servir, servir » (Quand
le Christ passe, n° 50). La vie
quotidienne de la Sainte Famille de
Nazareth lui a donné I’occasion, en
outre, de souligner I'importance de
I'humilité et du silence contemplatif
comme éléments essentiels du travail
sanctifié. Travailler beaucoup et
bien, insistait-il, ne signifie pas
tomber dans un activisme hatif ou
irréfléchi ; au contraire, il exhortait a
faire le bruit de trois et le travail de
trois mille (cf. Lettre 3, n° 66).

Il n'est pas surprenant que l'idée de
considérer le travail comme l'axe
central de la sanctification inspire
des enseignements profonds et



novateurs sur la relation entre le
travail et la priere, les engagements
professionnels et les devoirs
familiaux, ainsi qu'entre l'effort et le
repos. Dans ce contexte, saint
Josémaria a proposé une
interprétation originale de la relation
entre Marthe et Marie a Béthanie :

« Méme si je le respecte, je ne
partagerai jamais le point de vue de
ceux qui séparent la priere de la vie
active, comme s’il s’agissait de deux
choses incompatibles. Nous autres,
enfants de Dieu, nous devons étre
des contemplatifs : des gens qui, dans
la rumeur de la foule, savent
atteindre au silence de I’dme dans un
entretien permanent avec le
Seigneur ; en le regardant comme on
regarde un Pere, comme on regarde
un Ami que I'on aime a la folie

» (Forge, n° 738).

Sil'exercice des vertus chrétiennes
est poursuivi avec cohérence et



sincérité, cette harmonie, difficile en
soi, devient plus accessible.

L'intégration du travail dans une vie
vertueuse, comprise comme
I'expression d'une mission
apostolique et d'un service, évite le
risque, si fréquent aujourd'hui,
d'absolutiser le travail. Réaliser le
travail dans le Christ le protége d'une
vision réductrice et évite sa dérive
vers lefficientisme - ’efficience pour
I’efficience — qui survient lorsque le
travail en vient a absorber toute
I'existence, devenant ainsi une idole.
Ce type de pathologie, que saint
Josémaria appelait la professionnalite
(cf. Sillon, n* 502, 503), déforme le
vrai sens du travail humain.

Le travail sanctifié n'empéche pas
I'unité de vie du chrétien, mais
I’engendre. Pour saint Josémaria,
redonner cette unité de vie aux
chrétiens est un aspect fondamental
de l'esprit qu'il a recu de Dieu :



« Accomplir la volonté de Dieu dans
le travail, contempler Dieu dans le
travail, travailler pour I'amour de
Dieu et du prochain, faire du travail
un moyen d'apostolat, donner a
I'humain une valeur divine : telle est
I'unité de vie, simple et forte, que
nous devons avoir et enseigner

» (Lettre 6, n° 14).

La vision du travail dans le Christ de
saint Josémaria ouvre un espace de
dialogue avec des perspectives
essentielles de la théologie des
réalités terrestres, de la théologie
dogmatique, de l'ecclésiologie et de la
théologie spirituelle, en particulier
en ce qui concerne la mission des
fideles laics. Dans les articles qui
suivent, nous explorerons certains
des aspects les plus enrichissants de
cet échange fructueux.

" par exemple, José Luis Illanes dans
I'article « Travail » du Dictionnaire de
Saint Josémaria (2013), et Fernando


https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-travail-sanctification-du

Ocdriz, dans l'article « Le concept de
sanctification du travail » présenté
dans son ouvrage Naturaleza, gracia
y gloria (1987).

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-cm/article/la-
comprehension-du-travail-chez-saint-
josemaria-une-vision-densemble/
(09/02/2026)


https://opusdei.org/fr-cm/article/la-comprehension-du-travail-chez-saint-josemaria-une-vision-densemble/
https://opusdei.org/fr-cm/article/la-comprehension-du-travail-chez-saint-josemaria-une-vision-densemble/
https://opusdei.org/fr-cm/article/la-comprehension-du-travail-chez-saint-josemaria-une-vision-densemble/
https://opusdei.org/fr-cm/article/la-comprehension-du-travail-chez-saint-josemaria-une-vision-densemble/

	En route vers le centenaire (3) La compréhension du travail chez saint Josémaria : une vue d'ensemble

