
opusdei.org

Joseph qui dort

Il y a peu de temps, chez des
amis, j’ai découvert une
représentation de saint Joseph
qui m’a fait réfléchir. Il
s'agissait du relief d'un autel
portugais baroque : il montrait
la nuit qui précéda la fuite en
Egypte.

14/03/2012

Chers frères et sœurs,

Il y a peu de temps, chez des amis,
j’ai découvert une représentation de
saint Joseph qui m’a fait réfléchir. Il



s'agissait du relief d'un autel
portugais baroque : il montrait la
nuit qui précéda la fuite en Egypte. Il
y avait là une grande tente ouverte.
D'en haut, un ange descendait ; dans
l'ouverture de la tente était couché
Joseph, dormant, mais habillé du
vêtement du pèlerin, avec de grandes
bottes à revers telles qu'on les utilise
seulement pour un périple difficile.
Ce qui nous paraît de prime abord
peut-être un peu naïf, le fait que le
dormeur soit en même temps le
voyageur, se révèle plus profond et
nous fait entendre quelque chose du
message de la personne de Joseph.

Les silences

Joseph dort, mais en même temps, il
est capable d'entendre l'ange (Cf Mt
2, 13 s). Il émane de lui ce que dit un
passage du Cantique des Cantiques :
Je dors mais mon coeur veille (cf Ct 5,
2). Les sens sont au repos mais le
fond de l'âme est en éveil. La tente



ouverte devient l'image de l'homme
qui peut entendre en profondeur, qui
est assez ouvert pour que la vie de
Dieu et de ses saints anges parvienne
jusqu'à l'oreille de son coeur. En
profondeur, l'âme de chaque homme
est en contact avec Dieu. De
l'intérieur, Il veut parler à chacun de
nous, Il est proche de chacun de
nous. Mais nous sommes la plupart
du temps entièrement envahis par
nos affaires, nos soucis, nos attentes
et nos désirs de toute sorte. Nous
sommes si remplis d'images et de
soucis quotidiens que, tout en étant
extérieurement éveillés, nous avons
perdu notre éveil intérieur, au point
que nous ne sommes plus capables
d'entendre la voix venant du fond de
notre âme. Celle-ci est si encombrée
si encerclée de murs que la douce
voix de ce Dieu si proche ne peut
plus être entendue.

Avec la Modernité, nous sommes
devenus de plus en plus en mesure



de maîtriser le monde, de
transformer toute chose à souhait ;
mais ce progrès de notre pouvoir sur
les choses, de notre connaissance de
ce que l'on peut faire d'elles, a en
même temps rétréci notre
perception : notre monde est devenu
unidimensionnel. Nous sommes
dominés par nos objets, par ce que
l'on peut prendre en main, par ce
avec quoi on peut faire quelque
chose. En dernier ressort, nous ne
voyons que nous-mêmes et
n'écoutons plus la profondeur de la
Création qui nous parle encore
aujourd'hui de la beauté et de la
bonté de Dieu. Joseph dormant, qui
est cependant en même temps
capable d'entendre en profondeur
comme nous l'avons appris
aujourd'hui dans la lecture de
l'Evangile, est l'homme du
recueillement et de la disponibilité
intérieurs. La tente de sa vie est
ouverte. Ainsi il s'adresse à nous ; il
nous invite à nous écarter un peu de



la clameur des sens, afin de
retrouver notre recueillement,
d’apprendre à regarder vers
l'intérieur et vers le haut, pour que
Dieu touche notre âme et puisse lui
parler. Je pense ainsi que le carême
est, dans notre vie, une période
pendant laquelle nous devons à
nouveau prendre du recul par
rapport au quotidien, qui nous
encombre, et tourner notre
démarche vers l'intérieur.

Il se redresse et accueille le projet
de Dieu

Autre élément. Joseph est pour ainsi
dire prêt à bondir. Il est prêt, comme
c’est dit dans le passage de l'Evangile
lu aujourd'hui, à se lever et à
exécuter la volonté de Dieu (cf Mt 1,
24; 2, 14). Ce faisant, il imite ce qui
est le centre de la vie de Marie et
qu'elle exprime à l'heure décisive de
sa vie : Me voici! Je suis la servante
du Seigneur! (Lc 1, 38). La même



chose s'applique à Joseph : cette
disponibilité à se lever : Vois, je suis
ton serviteur! Prends-moi! Ou encore
comme Isaïe, il répond à l'heure de
sa vocation : Me voici ! Envoie-moi
(Es 6, 8; cf 1 S 3,8 s). C'est l'appel qui
dorénavant détermine toute sa vie.
Que l'on songe ici également ces
paroles de l'Ecriture, que Jésus
adresse à Pierre : Tu seras conduit là
où tu ne voudrais pas (Jn 21, 18).
Joseph, l'homme disponible, en a fait
le critère directeur de sa vie. Il était
là pour se laisser conduire même là
où il ne le voulait pas. Toute sa vie
est une succession de chemins
acceptés.

Cela commence par cette première
rencontre où l'ange l'initie au
mystère de la maternité divine de
Marie, dans le secret messianique, et
qui interrompt ainsi brusquement la
vie calme, modeste, à laquelle il se
préparait, en l'entraînant dans
l'aventure de Dieu avec les hommes,



une expérience proche de celle du
Buisson ardent : la rencontre directe
avec le mystère dont il doit être le
témoin et l'un des porteurs. Le
message se manifeste
immédiatement : la naissance du
Messie ne peut pas s'effectuer à
Nazareth. Joseph doit se mettre en
route pour Bethléem, la ville de
David, mais cette ville ne saurait être
non plus le lieu de la naissance. Les
siens ne l'ont pas accueilli. (Jn 1, 11)
Le mystère de la Croix se profile
avant l'heure. Le Seigneur est mis au
monde, hors de la ville, dans une
étable. Et ensuite se produit l'autre
rencontre avec l'ange, rencontre qui
conduit Joseph vers l'exil en Egypte
(Mt 2, 13-15). En Egypte, il subit le
sort du sans abri, de l’apatride, de
l'exilé, de l'étranger non reconnu
dans le pays et doit chercher un lieu
pour lui et pour les siens. La menace
permanente empêche tout retour.



Ensuite, il y a ce grave événement :
les trois jours d'absence de Jésus (Cf
Lc, 2, 46) qui anticipe déjà le mystère
des trois jours qui séparent la Croix
de la Résurrection. De la même façon
que le Ressuscité ne retourne pas à
son ancienne vie, à son ancienne
intimité, mais dit n'essaie pas de me
retenir! Je monte chez le Père!, Tu ne
peux être avec moi que si tu veux
monter avec moi (Cf Jn 20, 17), de
même apparaissent lors des
retrouvailles dans le Temple,
l'étrangeté, le sérieux et la hauteur
du mystère lorsque Jésus tout en
remettant pour ainsi dire Joseph à sa
place, le tire en même temps vers le
haut : Je dois être dans la maison de
mon père (cf Lc, 2-19). Tu ne
t'appelleras pas " père", tu n'es que le
gardien, le mandataire de cet office,
et en cela du mystère de
l'incarnation de Dieu. Et finalement,
Joseph meurt avant de pouvoir vivre
la Révélation de la mission de Jésus.
Tout reste caché dans le silence, la



souffrance, les espérances. Cette vie
n'est pas une réalisation de soi dans
laquelle l'homme tient chercher en
lui-même tout ce qu'il peut trouver,
et essaye de faire de lui-même tout ce
qu'il croit pouvoir faire de sa vie. Ce
n'est pas une réalisation de soi-même
mais un renoncement de soi. Être
conduit là où il ne voudrait pas. Il ne
prend pas possession de sa vie, mais
il la donne.

Il ne réalise pas un projet qu'il a
conçu avec ses propres capacités, et
avec sa propre volonté ; il se place au
contraire entre les mains de Dieu, se
défait de sa volonté pour l'intégrer
dans celle de l'Autre, dans la volonté
supérieure de Dieu; c’est précisément
là où se trouve la vraie perte de soi
que l'homme se retrouve. Oui, c'est
seulement dans la perte de nous-
mêmes, dans le don de soi, que nous
pouvons nous recevoir. Et cela
n'intervient pas par la maîtrise de la
volonté propre d’un individu qui se



réalise, mais par l’emprise de la
volonté de Dieu. Que ce ne soit pas
ma volonté, mais la tienne qui se
réalise (Lc 22, 42). Là où se produit ce
que nous sollicitons, que ta volonté
soit faite , sur la terre comme au ciel,
un bout de ciel est créé sur la terre,
car à ce moment, la terre est
semblable au ciel. Et ainsi Joseph,
celui qui se perd, celui qui renonce,
qui en quelque sorte suit à l'avance
le crucifié, montre le chemin de la
fidélité, le chemin de la résurrection
et de la vie.

Toujours en route

Ceci dit, il y a un troisième aspect.
Joseph est habillé en pèlerin. Et son
chemin est, depuis l'heure du
mystère, un pèlerinage. Il se trouve
sous le signe d'Abraham; car
l'histoire de Dieu, l'histoire de ses
relations avec les hommes, l'histoire
de ses élections commence par
l'appel au patriarche : Pars de ton



propre pays, de la maison de ton
père, dans le pays que je te
montrerai. (Cf Gn 12,1; 26,3: He 11, 8
s.). Joseph devient ainsi la
préfiguration de l'existence
chrétienne en devenant l'image qui
reproduit l'existence abrahamique.
La première épître de Pierre et
l'épître aux Hébreux soulignent cela
avec une grande insistance. Comme
le Christ- nous disent les apôtres-
vous êtes des étrangers, des pèlerins
et des hôtes (1P1, 1, 17; 2,11; He 13,
14). Car notre chez nous, ou comme
nous le dit saint Paul dans l'épître
aux Philippiens, notre cité est dans
les cieux (Ph 3, 20).

Nous n'aimons plus beaucoup
entendre aujourd'hui ce discours sur
le ciel, car nous pensons que cela
nous détourne des devoirs que nous
avons sur la terre, que cela nous
rend étrangers au monde. Nous
pensons que non seulement nous
devons transformer la terre en



paradis et ne pas écarter notre esprit
de ce but, mais que nous devons lui
consacrer notre coeur et nos mains.
Or c’est précisément en nous
attachant à cela, que nous détruisons
la Création. En effet, l'attente de
l'homme, son aspiration ultime, est
dirigée vers l'infini. Et ceci est
toujours vrai aujourd'hui : rien ne
suffit à l'homme, si ce n'est Dieu. Il
est ainsi créé, que le fini est toujours
trop peu pour lui, qu'il lui faut
davantage : l'amour infini, la beauté
et la vérité infinies. Cette attente est
indestructible en lui ; cependant il
peut perdre de vue sa finalité, et
ainsi, il se met à chercher l'infini
dans le fini. Il veut voir le ciel sur la
terre, il attend et il sollicite tout
d'elle, de cette vie et de cette société.
En voulant produire l'infini à partir
du fini, il écrase la terre et rend
impossible la convivialité dans une
société ordonnée, puisque l’autre
devient pour lui une entrave et une
menace étant donné qu’il s'approprie



toujours du bout de la vie et du
monde que l'on voudrait garder pour
soi. C'est seulement si nous
réapprenons à regarder le ciel que la
terre deviendra lumineuse.

C'est seulement si nous laissons
devenir vivante en nous toute la
grandeur de l'espérance en la
coexistence éternelle avec Dieu, si
nous redevenons des pèlerins vers
l'éternel et si nous ne nous agrippons
pas à la terre, que le rayonnement de
notre espoir éclaire aussi ce monde
et lui donne, à lui aussi, l'espérance
et la paix.

Ainsi nous voulons en ce jour
remercier Dieu pour ce saint qui
nous invite à nous « recueillir » en
Lui ; qui nous apprend la
promptitude, l’obéissance et
l’attitude des pèlerins qui se laissent
guider par Dieu et qui, de ce fait,
savent également être au service des
autres ici-bas. Demandons la grâce



de savoir montrer nous aussi notre
vigilance et notre promptitude pour
être un jour accueillis par Dieu qui
est le véritable objectif de notre
pèlerinage.

Homélie du Cardinal Ratzinger, le
19 mars 1992

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/joseph-qui-
dort/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/joseph-qui-dort/
https://opusdei.org/fr-cm/article/joseph-qui-dort/
https://opusdei.org/fr-cm/article/joseph-qui-dort/

	Joseph qui dort

