
opusdei.org

Jérusalem: dans l
´intimité du Cénacle

La veille de la fête de la Pâque,
Jésus, sachant que l´heure était
venue de passer de ce monde
au Père, ayant aimé les siens
qui étaient dans le monde, il les
aima jusqu´au bout (Jn 13, 1).
Ces paroles solennelles de saint
Jean qui nous sont si familières,
nous introduisent dans l
´intimité du Cénacle.

01/09/2013

Traces de notre foi



La veille de la fête de la Pâque, Jésus,
sachant que l´heure était venue de
passer de ce monde au Père, ayant
aimé les siens qui étaient dans le
monde, il les aima jusqu´au bout (Jn
13, 1). Ces paroles solennelles de
saint Jean qui nous sont si familières,
nous introduisent dans l´intimité du
Cénacle.

" Où voulez-vous que nous allions
faire les préparatifs pour que vous
mangiez la pâque? " (Mc 14, 12), lui
avaient demandé ses disciples. "
Allez à la ville; vous rencontrerez un
homme portant une cruche d'eau :
suivez-le, et là où il entrera, dites au
maître de maison : Le Maître te fait
dire : Où est la salle, où je pourrai
manger la pâque avec mes disciples?
Et il vous montrera une chambre du
haut, vaste, meublée et toute prête:
faites-y les préparatifs”. (Mc 14, 1-15)

Nous savons ce qui s´est passé lors
de cette Dernière Cène du Seigneur



avec ses disciples: l´institution de l
´Eucharistie et du sacerdoce de la
Nouvelle Alliance conféré aux
Apôtres; la question qu´ils se
posaient concernant leur priorité; l
´annonce de la trahison de Judas, de
l´abandon des disciples et du
reniement de Pierre; l´enseignement
du commandement nouveau et le
lavement des pieds; le discours d
´adieu et la prière sacerdotale de
Jésus.

Le Cénacle devint ainsi un lieu
vénérable non seulement par ce qui s
´y passa cette nuit là mais parce que
ce fut là aussi que le Seigneur
ressuscité apparut aux Apôtres à
deux reprises, alors qu´ils s´y
étaient réfugiés, toutes portes closes,
par crainte des juifs (cf. Jn 20, 19-29).
La seconde fois, Thomas corrigea son
incrédulité avec un acte de foi en la
divinité de Jésus : Mon Seigneur et
mon Dieu! (Jn 20, 28).



Les Actes des Apôtres nous ont par
ailleurs transmis qu´à ses origines, l
´Église se réunissait au Cénacle, où
habitaient Pierre, Jean, Jacques et
André, Philippe et Thomas,
Barthélemy et Matthieu, Jacques, fils
d´Alphée et Simon le Zélote ainsi que
Judas, fils de Jacques. Ils
persévéraient tous ensemble dans la
prière, avec quelques femmes dont
Marie, la mère de Jésus et ses frères
(Ac 1, 13-14. Ce fut dans cette salle-là
qu´ils reçurent le Saint-Esprit qui les
poussa à aller par le monde entier
pour prêcher la bonne nouvelle:Les
évangélistes n´indiquent rien qui
permette de localiser ce lieu,
cependant la tradition le situe à l
´extrémité sud-ouest de Jérusalem,
sur une colline qu´on n´a
dénommée Sion qu´à l´époque
chrétienne.

À l´origine, ce nom avait été
appliqué à la forteresse jébuséenne
que conquit le roi David, puis à la



colline du Temple où l´on gardait l
´Arche de l´Alliance et par la suite
les psaumes et les livres
prophétiques de la Bible donnent ce
nom à toute la ville et ses habitants.
Après l´exil de Babylone, ce nom a
un sens eschatologique et
messianique qui évoque l´origine de
notre salut. C´est en reprenant ce
sens spirituel qu´après la
destruction du Temple en 70, la
première communauté chrétienne
donne ce nom à la colline du Cénacle,
étroitement liée à la naissance de l
´Église.

Saint Épiphane de Salamine, moine
en Palestine et évêque de Chypre à la
fin du IVe siècle, est un témoin de
cette tradition. D´après lui, l
´empereur Adrien, lors de son séjour
en Orient en 38 “découvrit une
Jérusalem entièrement dévastée, le
temple de Dieu détruit et profané,
hormis un petit nombre d´édifices et
une petite église des Chrétiens, sur le



lieu du cénacle, là où les disciples se
sont rendus après leur retour du
mont des Oliviers, après l´Ascension
du Seigneur aux cieux. Elle est
construite sur la zone de Sion qui
demeura debout après la destruction
de la ville, avec quelques édifices
proches de Sion et sept synagogues
sur la colline, comme des cabanes; il
semblerait que seule l´une d´entre
elles demeurait encore aux temps de
l´évêque Maximin et l´empereur
Constantin” (Saint Épiphane de
Salamine, De mensuris et ponderibus,
14).

Ce témoignage coïncide avec d
´autres du IVe s. Celui d´Eusèbe de
Césarée qui recense 29 évêques
ayant siégé à Sion depuis l´ère
apostolique et jusqu´à son temps;
celui du pèlerin anonyme de
Bordeaux qui a connu la dernière
des sept synagogues; celui de saint
Cyrille de Jérusalem qui parle de l
´église supérieure où était évoquée



la venue du Saint Esprit et celui de la
pèlerine Égérie qui décrit une
liturgie célébrée en ce lieu en
mémoire des apparitions du
Seigneur ressuscité.

D´après des sources historiques,
liturgiques et archéologiques
diverses, nous savons que durant la
seconde moitié du IVe s. la petite
église fut remplacée par une grande
basilique, dite Sainte Sion et
considérée comme la mère de toutes
les églises. Avec le Cénacle, il y avait
le lieu de la Dormition de la Sainte
Vierge que la tradition situait dans
un logement contigu; on y trouvait
aussi la colonne de la flagellation et
les reliques de saint Étienne. Le 26
décembre on y commémorait le roi
David et Jacques, premier évêque de
Jérusalem.

On connaît peu de choses concernant
la structure de ce temple, incendié
par les Perses au VIIe s. , restauré



ensuite et endommagé encore une
fois par les Arabes.

Les Croisés

À l´arrivée des Croisés en Terre
Sainte, au XIIe s., la basilique fut
reconstruite et appelée Sainte Marie
du Mont Sion. Le Cénacle se trouvait
dans la nef sud de l´église qui avait
toujours deux étages, avec deux
chapelles chacun: à l´étage
supérieur, il y avait celles de l
´institution de l´Eucharistie et de la
venue du Saint-Esprit et á l´étage au-
dessous celles du lavement des pieds
et des apparitions de Jésus ressuscité.
C´est à ce niveau-là que l´on dressa
un cénotaphe – monument funéraire
exempt de la dépouille du
personnage vénéré – en l´honneur
de David.

Lorsque Saladin reconquit la Cité
Sainte en 1187, la basilique ne fut pas
endommagée et l´on autorisa les
pèlerinages et le culte. Cette situation



ne dura pas longtemps car en 1244 l
´église fut détruite à tout jamais.
Seul le Cénacle, dont les vestiges
nous sont parvenus, fut épargné.

La salle gothique actuelle est du XIVe
s. et ce sont les franciscains,
propriétaires légitimes depuis 1342
qui l´ont restaurée.

Les moines avaient pris en charge le
sanctuaire en 1335 pour y construire
leur couvent, côté sud. Ce fut en 1342
que par une bulle du pape, la
Custodie de Terre Sainte fut créée.
Les rois de Naples qui avaient acheté
cette propriété au Sultan d'Égypte, la
cédèrent alors aux franciscains qui
en firent leur demeure durant plus
de deux siècles, soumis à toute sorte
de difficultés. L'autorité turque les
chassa en 1551. Le Cénacle leur avait
été usurpé bien avant pour devenir
une mosquée, sous prétexte que le
roi David, que les musulmans



considèrent un prophète, pouvait y
être enseveli.

Ce fut son affectation jusqu´en 1948,
où l'État d'Israël s'en empara pour
l'administrer encore aujourd´hui.

On accède au Cénacle en passant par
un édifice contigu, en gravissant un
escalier intérieur, en traversant une
terrasse à ciel ouvert. Il s´agit d´une
salle d´à peu près 15m de long et
10m de large, sans pratiquement
aucune décoration, aucun mobilier.
Plusieurs piliers aux murs et deux
colonnes au centre, avec des
chapiteaux anciens réutilisés qui
supportent un plafond voûté. Sur les
clefs de voûte il y a des traces de
reliefs anciens aux figures d
´animaux, d´un agneau,
notamment.

Quelques rajouts sont évidents, tels
la construction sur le mur central en
1920 pour la prière islamique qui
cache l´une des trois fenêtres, ou



bien un baldaquin d´époque turque
sur l´escalier qui conduit au niveau
inférieur et qui s´appuie sur une
colonne dont le chapiteau est
chrétien puisqu´il est orné d´un
pélican nourrissant ses petits, motif
eucharistique s´il en est. Le mur à
gauche a des pans d´époque
byzantine. Par un escalier et une
porte, on arrive à la petite salle où l
´on évoque la venue du Saint-Esprit.
À l´opposé de cette entrée, on arrive
sur une autre terrasse qui
communique avec celle du toit d´où l
´on voit le cloître du couvent
franciscain du XIVe s.

Actuellement il n´y a pas de culte au
Cénacle. Seul le bienheureux Jean-
Paul II eut le privilège de célébrer la
Sainte Messe en cette salle, le 23
mars 2000. En mai 2009, Benoît XVI y
récita le Regina coeli avec les
Ordinaires du pays. Le cénotaphe en
l´honneur du roi David, vénéré
comme le tombeau du roi biblique,



attire de nombreux juifs qui se
recueillent devant lui, à l´étage
inférieur.

La présence chrétienne sur le Mont
Sion subsiste en la basilique de la
Dormition de la Vierge qui comprend
une abbaye bénédictine et le couvent
Saint-François.

La première fut construite en 1910
sur des terrains acquis par
Guillaume II, empereur d
´Allemagne. La coupole du
sanctuaire, au tambour très svelte,
est perçue de beaucoup de points de
la cité. C´est au couvent franciscain,
fondé en 1936, que se trouve le
Cenacolino ou église du Cénacle, sur
le lieu le plus proche de la salle de la
Dernière Cène.

Pourquoi cette nuit-là est-elle
différente de toutes les autres?

Pensons maintenant au Maître réuni
avec ses disciples, dans l´intimité du



Cénacle. À l´approche de sa Passion,
le Cœur du Christ, entouré par ceux
qu´il aime, déborde d´élans
enflammés et ineffables (Amis de
Dieu, 222)

Il avait ardemment souhaité cette
Pâque (Cf. Lc 22, 15), la plus
importante des fêtes annuelles d
´Israël où l´on revivait la libération
de l´esclavage en Égypte. Elle était
rattachée à la célébration des
Azymes, en souvenir des pains sans
levain que le peuple avait pris lors de
sa fuite précipitée du pays du Nil. La
cérémonie principale de ces fêtes
était une fête familiale à fort
caractère religieux: “ c´était la
commémoration du passé mais aussi
une mémoire prophétique, c´est-à-
dire, l´annonce d´une délivrance
future” (Benoît XVI, Exhort. apost.
(Sacramentum caritatis, 10).

Durant cette célébration, le moment
essentiel était le récit de la Pâque ou

https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu/point/222
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu/point/222
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20070222_sacramentum-caritatis_fr.html


haggadah pascale. L´enfant le plus
jeune demandait à son père:

— Pourquoi cette nuit-là est-elle
différente de toutes les autres?

La réponse permettait de rapporter
par le menu la sortie d´Égypte. Le
chef de famille parlait à la première
personne pour symboliser que non
seulement on était en train d
´évoquer ces faits, mais que ce rituel
les rendait présents.

À la fin on chantait un cantique de
louange composé des psaumes 113 et
114 et l´on buvait une coupe de vin,
dite de la haggadah. Puis on bénissait
le repas, à commencer par le pain
azyme. Le père le prenait et en
donnait un morceau à chacun avec la
chair de l´agneau.

Après le repas, les plats étaient
retirés et tous se lavaient les mains
pour l´après-dîner. Le début de la
conclusion solennelle était le calice



de la bénédiction, ou coupe avec du
vin coupé avec de l´eau. Avant de le
boire, celui qui présidait la
cérémonie, debout, faisait une
longue prière d´action de grâces.

Lors de la Dernière Cène avec les
Apôtres, dans le contexte de l´ancien
banquet pascal, le Seigneur
transforma cela en lui donnant son
sens définitif: “ en effet, le passage de
Jésus à son Père par sa mort et sa
résurrection, la Pâque Nouvelle, est
anticipé à la Cène et célébré à l
´Eucharistie qui accomplit la pâque
juive et anticipe la pâque finale de l
´Église dans la gloire du
Règne”(Catéchisme Église catholique,
1340).

Quand le Seigneur institua la Sainte
Eucharistie, à la Dernière Cène, il
faisait nuit (...). La nuit tombait sur le
monde parce que les vieux rites, les
anciens signes de la miséricorde
infinie de Dieu concernant l

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P3U.HTM


´humanité allaient se réaliser en
plénitude pour ouvrir un chemin à l
´aube d´une Nouvelle Pâque. L
´Eucharistie fut instituée durant la
nuit pour préparer d´avance le
matin de la Résurrection (Quand le
Christ passe,155)

Dans l’intimité du Cénacle, Jésus fit
quelque chose de surprenant,
d’absolument inédit: il prit du pain,
rendit grâces, le rompit et leur dit:

—Ceci est mon corps qui sera livré
pour vous. Faites ceci en mémoire de
moi (Lc 22, 19).

Ses paroles expriment la radicale
nouveauté de cette cène par rapport
aux antérieures célébrations
pascales.

Lorsqu’il remit le pain azyme à ses
disciples, il ne leur donna pas du
pain mais une réalité différente: ceci
est mon corps. “Dans ce pain rompu,
le Seigneur se partage lui-même (...).

https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/155
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/155


En rendant grâces et en le bénissant,
Jésus transforme le pain et ce n’est
plus le pain terrestre qu’il donne
mais la communion avec lui-
même” (Benoît XVI,

(Homélie de la Messe in Coena
Domini, 9 avril 2009). Et en instituant
l’Eucharistie, il donne à ses Apôtres
le pouvoir de la perpétuer par le
sacerdoce.

Jésus fit aussi avec le calice quelque
chose d’une importance singulière:
De même, il prit le calice, après avoir
dîné, et le leur passa en disant:

—Ce calice est la nouvelle alliance en
mon sang qui est versé pour vous (Lc
22, 20).

Que pouvait-il faire de plus pour
nous? En effet, dans l’Eucharistie il
fait preuve d’un amour pour nous
“poussé à l’extrême”.

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2009/documents/hf_ben-xvi_hom_20090409_coena-domini_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2009/documents/hf_ben-xvi_hom_20090409_coena-domini_fr.html


Devant ce mystère, le bienheureux
Jean-Paul II se demandait: “Qu'est-ce
que Jésus pouvait faire de plus pour
nous? Dans l'Eucharistie, il nous
montre vraiment un amour qui va «
jusqu'au bout » (cf. Jn 13, 1), un
amour qui ne connaît pas de mesure.

12. Cet aspect de charité universelle
du Sacrement eucharistique est
fondé sur les paroles mêmes du
Sauveur. En l'instituant, Jésus ne se
contenta pas de dire « Ceci est mon
corps », « Ceci est mon sang », mais il
ajouta « livré pour vous » et «
répandu pour la multitude » (Lc 22,
19-20). Il n'affirma pas seulement
que ce qu'il leur donnait à manger et
à boire était son corps et son sang,
mais il en exprima aussi la valeur
sacrificielle, rendant présent de
manière sacramentelle son sacrifice
qui s'accomplirait sur la Croix
quelques heures plus tard pour le
salut de tous (Bienheureux Jean-Paul



II, Litt. enc. (Ecclesia de Eucharistia,
17-IV-2003, 11-12).

Lorsque Benoît XVI s’adressa aux
Ordinaires de Terre Sainte, sur le lieu
précis de la Dernière Cène, il leur dit:
“ Dans ce Cénacle, le mystère de
grâce et de salut dont nous sommes
les destinataires aussi bien que les
hérauts et les ministres, ne peut
s’exprimer qu’en termes
d’amour(Benoît XVI, Regina Coeli
avec les Ordinaires de Terre Sainte) :
celui de Dieu qui nous a aimés le
premier et qui est resté avec nous
réellement présent dans l’Eucharistie
et celui de notre réponse personnelle
qui fait que nous nous donnions
généreusement au Seigneur et aux
autres.

Devant Jésus, présent dans le Saint-
Sacrement (comme il m’est agréable
de faire un acte de foi explicite en la
présence réelle du Seigneur dans
l’Eucharistie !), entretenez dans votre

https://www.vatican.va/holy_father/special_features/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_20030417_ecclesia_eucharistia_fr.html


cœur l’ardent désir de transmettre,
par votre prière, un battement plein
de vigueur qui puisse s’étendre
partout sur la terre et parvienne aux
confins de la planète, partout où un
homme dépense généreusement son
existence au service de Dieu et des
âmes.

(Amis de Dieu, 154).

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/jerusalem-
dans-lintimite-du-cenacle/ (16/02/2026)

https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu/point/154
https://opusdei.org/fr-cm/article/jerusalem-dans-lintimite-du-cenacle/
https://opusdei.org/fr-cm/article/jerusalem-dans-lintimite-du-cenacle/
https://opusdei.org/fr-cm/article/jerusalem-dans-lintimite-du-cenacle/

	Jérusalem: dans l´intimité du Cénacle

