
opusdei.org

Homélie de Benoit
XVI, devant 800.000
jeunes

Au cours de la dernière messe
de la Journée Mondiale de la
Jeunesse, le Pape Benoit XVI a
prononcé l'homélie suivante :

23/08/2005

Chers jeunes!

Devant la sainte Hostie, dans laquelle
Jésus s’est fait pour nous pain qui
soutient et nourrit notre vie de
l’intérieur (cf. Jn 6, 35), nous avons
commencé hier soir le cheminement



intérieur de l’adoration. Dans
l’Eucharistie, l’adoration doit devenir
union. Dans la Célébration
eucharistique, nous nous trouvons
en cette “heure” de Jésus dont parle
l’Évangile de Jean. Grâce à
l’Eucharistie son “heure” devient
notre heure, sa présence au milieu
de nous. Avec ses disciples, Il a
célébré la cène pascale d’Israël, le
mémorial de l’action libératrice de
Dieu qui avait conduit Israël de
l’esclavage à la liberté. Jésus suit les
rites d’Israël. Il récite sur le pain la
prière de louange et de bénédiction.
Mais ensuite, se produit quelque
chose de nouveau. Il ne remercie pas
Dieu seulement pour ses grandes
œuvres du passé; il le remercie pour
sa propre exaltation, qui se réalisera
par la Croix et la Résurrection, et il
s’adresse aussi aux disciples avec des
mots qui contiennent la totalité de la
Loi et des Prophètes: “Ceci est mon
Corps donné pour vous en sacrifice.
Ce calice est la Nouvelle Alliance en



mon Sang”. Il distribue alors le pain
et le calice, et en même temps il leur
confie la mission de redire et de
refaire toujours de nouveau en sa
mémoire ce qu’il est en train de dire
et de faire en ce moment.

Qu’est ce qui est en train de se
passer? Comment Jésus peut-il
donner son Corps et son Sang?
Faisant du pain son Corps et du vin
son Sang, il anticipe sa mort, il
l’accepte au plus profond de lui-
même et il la transforme en un acte
d’amour. Ce qui de l’extérieur est
une violence brutale, devient de
l’intérieur l’acte d’un amour qui se
donne totalement. Telle est la
transformation substantielle qui s’est
réalisée au Cénacle et qui visait à
faire naître un processus de
transformations, dont le terme
ultime est la transformation du
monde jusqu’à ce que Dieu soit tout
en tous (cf. 1 Co 15, 28). Depuis
toujours, tous les hommes, d’une



manière ou d’une autre, attendent
dans leur cœur un changement, une
transformation du monde.
Maintenant se réalise l’acte central
de transformation qui est seul en
mesure de renouveler vraiment le
monde: la violence se transforme en
amour et donc la mort en vie.
Puisque cet acte change la mort en
amour, la mort comme telle est déjà
dépassée au plus profond d’elle-
même, la résurrection est déjà
présente en elle. La mort est, pour
ainsi dire, intimement blessée, de
telle sorte qu’elle ne peut avoir le
dernier mot. Pour reprendre une
image qui nous est familière, il s'agit
d’une fission nucléaire portée au
plus intime de l’être – la victoire de
l’amour sur la haine, la victoire de
l’amour sur la mort. Seule l’explosion
intime du bien qui vainc le mal peut
alors engendrer la chaîne des
transformations qui, peu à peu,
changeront le monde. Tous les autres
changements demeurent superficiels



et ne sauvent pas. C’est pourquoi
nous parlons de rédemption: ce qui
du plus profond était nécessaire se
réalise, et nous pouvons entrer dans
ce dynamisme. Jésus peut distribuer
son Corps, parce qu’il se donne
réellement lui-même.

Cette première transformation
fondamentale de la violence en
amour, de la mort en vie, entraîne à
sa suite les autres transformations.
Le pain et le vin deviennent son
Corps et son Sang. Cependant, la
transformation ne doit pas s’en
arrêter là, c'est plutôt à ce point
qu'elle doit commencer pleinement.
Le Corps et le Sang du Christ nous
sont donnés afin que, nous-mêmes,
nous soyons transformés à notre
tour. Nous-mêmes, nous devons
devenir Corps du Christ, consanguins
avec Lui. Tous mangent l’unique
pain, mais cela signifie qu’entre nous
nous devenions une seule chose.
L’adoration, avons-nous dit, devient



ainsi union. Dieu n’est plus
seulement en face de nous, comme le
Totalement autre. Il est au-dedans de
nous, et nous sommes en Lui. Sa
dynamique nous pénètre et, à partir
de nous, elle veut se propager aux
autres et s’étendre au monde entier,
pour que son amour devienne
réellement la mesure dominante du
monde. Je trouve une très belle
allusion à ce nouveau pas que la
dernière Cène nous pousse à faire
dans les différents sens que le mot
“adoration” a en grec et en latin. Le
mot grec est proskynesis. Il signifie le
geste de la soumission, la
reconnaissance de Dieu comme notre
vraie mesure, dont nous acceptons
de suivre la règle. Il signifie que
liberté ne veut pas dire jouir de la
vie, se croire absolument autonomes,
mais s’orienter selon la mesure de la
vérité et du bien, pour devenir de
cette façon, nous aussi, vrais et bons.
Cette attitude est nécessaire, même
si, dans un premier temps, notre soif



de liberté résiste à une telle
perspective. Il ne sera possible de la
faire totalement nôtre que dans le
second pas que la dernière Cène
nous entrouvre. Le mot latin pour
adoration est ad-oratio – contact
bouche à bouche, baiser, accolade et
donc en définitive amour. La
soumission devient union, parce que
celui auquel nous nous soumettons
est Amour. Ainsi la soumission prend
un sens, parce qu’elle ne nous
impose pas des choses étrangères,
mais nous libère à partir du plus
profond de notre être.

Revenons encore à la dernière Cène.
La nouveauté qui s’y est produite,
résidait dans la nouvelle profondeur
que prenait l’ancienne prière de
bénédiction d’Israël, qui devient
alors la parole de la transformation
et nous donne à nous de participer à
l’heure du Christ. Jésus ne nous a pas
donné la mission de répéter la Cène
pascale, qui, du reste, en tant



qu’anniversaire, ne peut pas se
répéter à volonté. Il nous a donné la
mission d’entrer dans son “heure”.
Nous y entrons grâce à la parole qui
vient du pouvoir sacré de la
consécration – une transformation
qui se réalise par la prière de
louange, qui nous met en continuité
avec Israël et avec toute l’histoire du
salut, et qui en même temps nous
donne la nouveauté vers laquelle
cette prière tendait par sa nature la
plus profonde. Cette prière – appelée
par l’Église “prière eucharistique” –
constitue l’Eucharistie. Elle est parole
de pouvoir, qui transforme les dons
de la terre de façon tout à fait
nouvelle en don de soi de Dieu et qui
nous engage dans ce processus de
transformation. C’est pourquoi nous
appelons cet événement Eucharistie,
traduction du mot hébraïque
beracha – remerciement, louange,
bénédiction, et ainsi transformation
à partir du Seigneur: présence de son
“heure”. L’heure de Jésus est l’heure



où l’amour est vainqueur. En
d’autres termes: c’est Dieu qui a
vaincu, parce qu’il est l’Amour.
L’heure de Jésus veut devenir notre
heure et elle le deviendra, si nous-
mêmes, par la célébration de
l’Eucharistie, nous nous laissons
entraîner dans ce processus de
transformations que le Seigneur a en
vue. L’Eucharistie doit devenir le
centre de notre vie. Ce n’est ni
positivisme ni soif de pouvoir, si
l’Église nous dit que l’Eucharistie fait
partie du dimanche. Au matin de
Pâques, les femmes en premier, puis
les disciples, eurent la grâce de voir
le Seigneur. Depuis lors, ils surent
que désormais le premier jour de la
semaine, le dimanche, serait son jour
à Lui, le jour du Christ. Le jour du
commencement de la création
devenait le jour du renouvellement
de la création. Création et
rédemption vont ensemble. C’est
pour cela que le dimanche est aussi
important. Il est beau



qu’aujourd’hui, dans de nombreuses
cultures, le dimanche soit un jour
libre ou, qu’avec le samedi, il
constitue même ce qu’on appelle le
“week-end” libre. Ce temps libre,
toutefois, demeure vide si Dieu n’y
est pas présent. Chers amis!
Quelquefois, dans un premier temps,
il peut s’avérer plutôt mal commode
de devoir prévoir aussi la Messe dans
le programme du dimanche. Mais si
vous en prenez l’engagement, vous
constaterez aussi que c’est
précisément ce qui donne le juste
centre au temps libre. Ne vous
laissez pas dissuader de participer à
l’Eucharistie dominicale et aidez
aussi les autres à la découvrir. Parce
que la joie dont nous avons besoin se
dégage d’elle, nous devons
assurément apprendre à en
comprendre toujours plus la
profondeur, nous devons apprendre
à l’aimer. Engageons-nous en ce sens
– cela en vaut la peine! Découvrons
la profonde richesse de la liturgie de



l’Église et sa vraie grandeur: nous ne
faisons pas la fête pour nous, mais
c’est au contraire le Dieu vivant lui-
même qui prépare une fête pour
nous. En aimant l’Eucharistie, vous
redécouvrirez aussi le sacrement de
la Réconciliation, dans lequel la
bonté miséricordieuse de Dieu
permet toujours un nouveau
commencement à notre vie.

Qui a découvert le Christ se doit de
conduire les autres vers Lui. On ne
peut garder pour soi une grande joie.
Il faut la transmettre. Dans de vastes
parties du monde, il existe
aujourd’hui un étrange oubli de
Dieu. Il semble que rien ne change
même s’il n’est pas là. Mais, en même
temps, il existe aussi un sentiment de
frustration, d’insatisfaction de tout et
de tous. On ne peut alors que
s’exclamer: Il n’est pas possible que
ce soit cela la vie! Non vraiment. Et
alors conjointement à l’oubli de Dieu,
il existe comme un “boom” du



religieux. Je ne veux pas discréditer
tout ce qu’il y a dans cette tendance.
Il peut y avoir aussi la joie sincère de
la découverte. Mais dans ce contexte,
la religion devient presque un
produit de consommation. On choisit
ce qui plaît, et certains savent aussi
en tirer un profit. Mais la religion
recherchée comme une sorte de
“bricolage”, en fin de compte ne nous
aide pas. Elle est commode, mais
dans les moments de crise, elle nous
abandonne à nous-mêmes. Aidez les
hommes à découvrir la véritable
étoile qui nous indique la route:
Jésus Christ! Nous aussi, nous
cherchons à le connaître toujours
mieux pour pouvoir conduire les
autres vers lui de manière
convaincante. C’est pourquoi il est si
important d’aimer la Sainte Écriture
et, par conséquent, de connaître la
foi de l’Église qui nous ouvre le sens
de l’Écriture. C’est l’Esprit Saint qui
guide l’Église dans sa foi en
croissance, et c’est Lui qui l’a faite et



qui la fait pénétrer toujours plus
dans les profondeurs de la vérité (cf.
Jn 16, 13). Le Pape Jean-Paul II nous a
donné une œuvre merveilleuse, dans
laquelle la foi des siècles est
expliquée de façon synthétique: le
Catéchisme de l’Église catholique.
Moi-même, récemment, j’ai pu
présenter l’Abrégé de ce Catéchisme,
qui a été élaboré à la demande du
Pape défunt. Ce sont deux livres
fondamentaux que je voudrais vous
recommander à tous.

Évidemment, les livres à eux seuls ne
suffisent pas. Formez des
communautés fondées sur la foi! Au
cours des dernières décennies sont
nés des mouvements et des
communautés dans lesquelles la
force de l’Évangile se fait sentir avec
vigueur. Cherchez la communion
dans la foi en étant ensemble des
compagnons de route qui continuent
à suivre le chemin du grand
pèlerinage que les Mages d’Orient



nous ont indiqué les premiers ! La
spontanéité des nouvelles
communautés est importante, mais il
est aussi important de conserver la
communion avec le Pape et avec les
Évêques. Ce sont eux qui
garantissent qu’on ne recherche pas
des sentiers privés, mais au contraire
qu’on vit dans la grande famille de
Dieu que le Seigneur a fondée avec
les douze Apôtres.

Encore une fois je dois revenir à
l’Eucharistie. “Puisqu’il y a un seul
pain, la multitude que nous sommes
est un seul corps” dit saint Paul (1 Co
10, 17). En cela il entend dire:
Puisque nous recevons le même
Seigneur et que Lui nous accueille et
nous attire en lui, nous sommes une
seule chose aussi entre nous. Cela
doit se manifester dans la vie. Cela
doit se voir dans la capacité à
pardonner. Cela doit se manifester
dans la sensibilité aux besoins de
l’autre. Cela doit se manifester dans



la disponibilité à partager. Cela doit
se manifester dans l’engagement
envers le prochain, celui qui est
proche comme celui qui est
extérieurement loin, mais qui nous
regarde toujours de près. Il existe
aujourd’hui des formes de bénévolat,
des modèles de service mutuel, dont
notre société a précisément un
besoin urgent. Nous ne devons pas,
par exemple, abandonner les
personnes âgées à leur solitude, nous
ne devons pas passer à côté de ceux
qui souffrent. Si nous pensons et si
nous vivons dans la communion avec
le Christ, alors nos yeux s’ouvriront.
Alors nous ne nous contenterons
plus de vivoter, préoccupés
seulement de nous-mêmes, mais
nous verrons où et comment nous
sommes nécessaires. En vivant et en
agissant ainsi, nous nous
apercevrons bien vite qu’il est
beaucoup plus beau d’être utiles et
d’être à la disposition des autres que
de se préoccuper seulement des



facilités qui nous sont offertes. Je sais
que vous, en tant que jeunes, vous
aspirez aux grandes choses, que vous
voulez vous engager pour un monde
meilleur. Montrez-le aux hommes,
montrez-le au monde, qui attend
justement ce témoignage des
disciples de Jésus Christ et qui,
surtout par votre amour, pourra
découvrir l’étoile que, comme
croyants, nous suivons.

Allons de l’avant avec le Christ et
vivons notre vie en vrais adorateurs
de Dieu ! Amen !

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/homelie-de-
benoit-xvi-devant-800000-jeunes/

(08/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/homelie-de-benoit-xvi-devant-800000-jeunes/
https://opusdei.org/fr-cm/article/homelie-de-benoit-xvi-devant-800000-jeunes/
https://opusdei.org/fr-cm/article/homelie-de-benoit-xvi-devant-800000-jeunes/

	Homélie de Benoit XVI, devant 800.000 jeunes

