
opusdei.org

Fioretti avril 2020

" Dans l’épreuve que nous
sommes en train de traverser,
nous aussi, comme Thomas,
avec nos craintes et nos doutes,
nous nous sommes retrouvés
fragiles. Nous avons besoin du
Seigneur, qui voit en nous, au-
delà de nos fragilités, une
beauté indélébile "

05/05/2020

Le risque, c’est que nous infecte un
virus pire encore, celui de
l’égoïsme indifférent



Homélie du 19 avril 2020, Dimanche
de la miséricorde :

« Dans l’épreuve que nous sommes
en train de traverser, nous aussi,
comme Thomas, avec nos craintes et
nos doutes, nous nous sommes
retrouvés fragiles. Nous avons besoin
du Seigneur, qui voit en nous, au-
delà de nos fragilités, une beauté
indélébile. Avec lui, nous nous
redécouvrons précieux dans nos
fragilités. Nous découvrons que nous
sommes comme de très beaux
cristaux, fragiles et en même temps
précieux. Et si, comme le cristal, nous
sommes transparents devant lui, sa
lumière, la lumière de la
miséricorde, brille en nous, et à
travers nous, dans le monde. Voilà
pourquoi il nous faut, comme nous
l’a dit la Lettre de Pierre, exulter de
joie, même si nous devons être
affligés, pour un peu de temps
encore, par toutes sortes d’épreuves
(cf. 1P 1, 6).



En cette fête de la Miséricorde
Divine, la plus belle annonce se
réalise par l’intermédiaire du
disciple arrivé en retard. […] Mais le
Seigneur l’a attendu. Sa miséricorde
n’abandonne pas celui qui reste en
arrière. Maintenant, alors que nous
pensons à une lente et pénible
récupération suite à la pandémie,
menace précisément ce danger :
oublier celui qui est resté en arrière.
Le risque, c’est que nous infecte un
virus pire encore, celui de l’égoïsme
indifférent. Il se transmet à partir de
l’idée que la vie s’améliore si cela va
mieux pour moi, que tout ira bien si
tout ira bien pour moi. On part de là
et on en arrive à sélectionner les
personnes, à écarter les pauvres, à
immoler sur l’autel du progrès celui
qui est en arrière. Cette pandémie
nous rappelle cependant qu’il n’y a
ni différences ni frontières entre
ceux qui souffrent. Nous sommes
tous fragiles, tous égaux, tous
précieux. Ce qui est en train de se



passer nous secoue intérieurement :
c’est le temps de supprimer les
inégalités, de remédier à l’injustice
qui mine à la racine la santé de
l’humanité tout entière ! Mettons-
nous à l’école de la communauté
chrétienne des origines, décrite dans
le livre des Actes des Apôtres ! Elle
avait reçu miséricorde et vivait la
miséricorde : “Tous les croyants
vivaient ensemble, et ils avaient tout
en commun ; ils vendaient leurs
biens et leurs possessions, et ils en
partageaient le produit entre tous en
fonction des besoins de chacun” (Ac
2, 44-45). Ce n’est pas une idéologie,
c’est le christianisme. »

« Ça suffit ! Lui aussi avait une
mère ».

Interview à ‘The Tablet’, Londres, 8
avril 2020 :

« Cette crise nous touche tous : riches
et pauvres. Je suis préoccupé par
l’hypocrisie de certains personnages



politiques qui disent qu’ils veulent
affronter la crise, qui parlent de la
faim dans le monde, et qui
fabriquent des armes pendant qu’ils
parlent. C’est le moment de nous
convertir de cette hypocrisie à
l’œuvre. Car c’est un temps de
cohérence. Soit nous sommes
cohérents, soit nous perdons tout.

Chaque crise est une menace, mais
aussi une opportunité. Aujourd’hui je
crois que nous devons ralentir un
rythme de consommation et de
production déterminé et apprendre à
comprendre et à contempler la
nature. Et à nous reconnecter à notre
environnement réel. C’est une
opportunité de conversion. […] Nous
ne devrons pas perdre la mémoire
une fois passée la situation actuelle,
nous ne devrons pas la classer aux
archives et revenir à la situation
précédente. […] Nous les hommes
avons perdu la dimension de la
contemplation ; le moment est venu



de la retrouver, de voir le pauvre…
de découvrir les nombreuses
personnes marginalisées. Nous
passons à côté d’elles, mais nous ne
les voyons pas. Elles font partie du
paysage, ce sont des choses. Voir les
pauvres signifie leur rendre leur
humanité.

Dans Les Carnets de la maison morte,
de Dostoïevski, des gardes
maltraitent le corps d’un détenu tout
juste mort. Un prisonnier prend sa
défense : “Ça suffit ! Lui aussi avait
une mère”. Tout pauvre a eu une
mère, mais nous dépossédons les
pauvres ; nous leur refusons le droit
à rêver de leur mère. Passons de la
société hyper-virtualisée,
désincarnée, à la chair souffrante du
pauvre. Si nous ne commençons pas
par là, la conversion n’a pas d’avenir
».



Pensons au « petit Judas » qui est
en chacun de nous à l’heure de
choisir : entre loyauté et intérêt

À Sainte-Marthe, le 8 avril 2020 :

« Ce qu’a été la vie de Judas, nous ne
le savons pas. Un jeune homme
normal, peut-être, avec aussi ses
inquiétudes, parce que le Seigneur l’a
appelé à être disciple. Jamais il n’a
réussi à l’être : il n’avait pas le
langage du disciple ni le cœur du
disciple. […] Il était faible en tant que
disciple, mais Jésus l’aimait… Et puis
l’Évangile nous fait comprendre qu’il
aimait l’argent : chez Lazare, quand
Marie verse ce parfum très cher sur
les pieds de Jésus, c’est lui qui fait
une réflexion, et Jean souligne : “Il
parla ainsi, non par souci des
pauvres, mais parce que c’était un
voleur” (cf. Jn 12,6). L’amour de
l’argent l’avait conduit en dehors des
règles : à voler, et de voler à trahir, il
n’y a qu’un pas, tout petit. Celui qui



aime trop l’argent trahit pour en
avoir davantage, toujours : c’est une
règle, c’est un fait établi. Le jeune
Judas, peut-être bon, avec de bonnes
intentions, finit en traître au point
d’aller vendre au marché : Il se
rendit chez les grands prêtres et leur
dit : “Que voulez-vous me donner si
je vous le livre, directement ?” (cf. Mt
26,14). À mon avis, cet homme avait
perdu la tête.

[…] Jésus ne lui dit jamais “traître” ; il
dit qu’il sera trahi, mais il ne lui dit
pas : “Traître ! » […]Au contraire, il
lui dit : “Mon ami” et il l’embrasse.
[…] Comment Judas a-t-il fini ? Je ne
sais pas. La menace de Jésus est forte,
ici ; une menace forte : “Malheureux
celui par qui le Fils de l’homme est
livré ! Il vaudrait mieux pour lui qu’il
ne soit pas né, cet homme-là !” (cf. Mt
26,24). Mais cela veut-il dire que
Judas est en enfer ? Je ne sais pas. […]
Mais cela nous fait penser à autre
chose, plus réel, plus d’aujourd’hui :



le diable est entré en Judas, c’est le
diable qui l’a conduit jusque là. Et
comment l’histoire se termine-t-elle ?
Le diable est un mauvais payeur […]
Il te promet tout, et à la fin, il te laisse
te pendre, seul dans ton désespoir.

Le cœur de Judas, inquiet, tourmenté
par la cupidité et tourmenté par
l’amour de Jésus –un amour qui n’a
pas réussi à se faire amour–
tourmenté dans ce brouillard ; il
retourne chez les grands prêtres en
demandant pardon, en demandant le
salut. “Que nous importe ? Cela te
regarde…” (cf. Mt 27,4) : le diable
parle comme cela et nous laisse dans
le désespoir.

Pensons à tous les Judas
institutionnalisés dans ce monde, qui
exploitent les gens. Et pensons aussi
au “petit Judas” qui est en chacun de
nous à l’heure de choisir : entre
loyauté et intérêt. Nous avons tous la
capacité à trahir, à vendre, à choisir



dans notre propre intérêt. Nous
avons tous la possibilité de nous
laisser attirer par l’amour de l’argent
ou des biens ou du bien-être futur.
“Judas, où es-tu ?”. Mais la question,
je la pose à chacun de nous : “Toi,
Judas, ‘le petit Judas’ qui est en moi :
où es-tu ?”. »

Les chauves-souris humaines ne
savent se déplacer que la nuit

À Sainte-Marthe, le 2 avril 2020 :

« ”La lumière est venue dans le
monde, et les hommes ont préféré les
ténèbres à la lumière, parce que
leurs œuvres étaient mauvaises” (Jn
3,19). Jésus reprend aussi cela sur la
lumière. Il y a des personnes –nous
aussi, parfois– qui ne peuvent pas
vivre dans la lumière parce qu’elles
sont habituées aux ténèbres. La
lumière les aveugle, elles sont
incapables de voir. Ce sont des
chauves-souris humaines : elle ne
savent se déplacer que la nuit. Et



nous aussi, quand nous sommes dans
le péché, nous sommes dans cet état :
nous ne tolérons pas la lumière. Il est
plus commode pour nous de vivre
dans les ténèbres ; la lumière nous
gifle, elle nous montre ce que nous
ne voulons pas voir. Mais le pire,
c’est que les yeux de l’âme, à force de
vivre dans les ténèbres, s’habituent à
tel point qu’ils finissent par ignorer
ce qu’est la lumière. Perdre le sens
de la lumière, parce que je m’habitue
davantage aux ténèbres. Et tant de
scandales humains, tant de
corruption, nous signalent cela ! Les
corrompus ne savent pas ce qu’est la
lumière, ils ne connaissent pas. Nous
aussi, quand nous sommes en état de
péché, en état d’éloignement du
Seigneur, nous devenons aveugles et
nous nous sentons mieux dans les
ténèbres et nous avançons ainsi, sans
voir, comme les aveugles, en nous
déplaçant comme nous pouvons.



Laissons l’amour de Dieu, que Jésus a
envoyé pour nous sauver, entrer en
nous et “la lumière qu’apporte
Jésus” (cf. v.19), la lumière de l’Esprit
entrer en nous et nous aider à voir
les choses dans la lumière de Dieu,
dans la vraie lumière et non dans les
ténèbres que nous donne le seigneur
des ténèbres. »

Jésus n’a pas nommé Marie
Premier ministre

À Sainte-Marthe, le 3 avril 2020 :

« Marie a accompagné Jésus en tant
que disciple, parce que l’Évangile
montre qu’elle suivait Jésus : avec ses
amies, les pieuses femmes, elle
suivait Jésus, elle écoutait Jésus. Une
fois, quelqu’un l’a reconnue : “Ah,
voici sa mère”, “Ta mère est là” (cf. 
Mc 3,31)… Elle suivait Jésus. Jusqu’au
Calvaire. Et là, debout… Les gens
disaient sûrement : “Mais, pauvre
femme, quelle souffrance !” Et les
méchants disaient certainement :



“Mais c’est aussi sa faute, parce que
si elle l’avait bien élevé, il n’aurait
pas fini comme cela”. Elle était là,
avec son Fils, avec l’humiliation de
son Fils.

Honorer la Vierge Marie et dire :
“C’est ma mère”, parce qu’elle est
Mère. Et c’est le titre qu’elle a reçu de
Jésus, précisément là, au moment de
la Croix (cf. Jn 19,26-27). Tes enfants,
tu es Mère. Il ne l’a pas nommée
Premier ministre et ne lui a pas
donné de titres de “fonctions”.
Seulement “Mère”. Et ensuite, les
Actes des apôtres la montrent en
prière avec les apôtres, comme une
mère (cf. Ac 1,14). La Vierge Marie
n’a voulu prendre à Jésus aucun
titre ; elle a reçu le don d’être Sa
Mère et le devoir de nous
accompagner comme Mère, d’être
notre Mère. Elle n’a pas demandé
pour elle-même d’être une quasi-
rédemptrice ou une co-rédemptrice,
non. Il n’y a qu’un seul Rédempteur



et ce titre ne peut pas être doublé.
Seulement disciple et Mère. Et ainsi,
nous devons la penser, nous devons
la chercher, nous devons la prier
comme notre Mère. Elle est la Mère.
Dans l’Église Mère. Dans la maternité
de la Vierge Marie, nous voyons la
maternité de l’Église qui reçoit tout le
monde, les bons et les méchants,
tous. »

La vanité nous pousse à faire le
paon

À Sainte-Marthe, le 21 avril 2020 :

« Très souvent, dans l’histoire de
l’Église, là où il y a des déviations
doctrinales –pas toujours, mais
souvent– derrière, il y a l’argent :
l’argent du pouvoir, qu’il s’agisse du
pouvoir politique ou d’argent liquide,
mais l’argent. L’argent divise la
communauté. […]

Autre chose qui divise une
communauté : la vanité, cette volonté



de se sentir meilleur que les autres.
“Je te remercie, Seigneur, parce que
je ne suis pas comme les autres” (cf.
Lc 18,11), la prière du pharisien. La
vanité, sentir que je… Et aussi la
vanité de me faire voir, la vanité
dans les habitudes, dans la manière
de s’habiller : bien souvent –pas
toujours, mais bien souvent– la
célébration d’un sacrement est un
exemple de vanité ; celui qui s’y rend
le mieux habillé, celui qui fait ceci, et
cet autre… pour la fête la plus
grande, la vanité entre aussi là-
dedans. Et la vanité divise. Parce que
la vanité te pousse à faire le paon et
là où il y a un paon, il y a la division,
toujours.

Mais l’Esprit vient toujours avec sa
force pour nous sauver de cette
mondanité de l’argent, de la vanité et
des cancans, parce que l’Esprit n’est
pas le monde : il est contre le monde.
Il est capable de faire ces miracles,
ces grandes choses. »



Notre Dieu fait des “heures extra”

À Sainte-Marthe, le 15 avril 2020 :

« Notre fidélité n’est autre qu’une
réponse à la fidélité de Dieu. Dieu qui
est fidèle à sa parole, qui est fidèle à
sa promesse, qui marche avec son
peuple en continuant la promesse,
proche de son peuple. Fidèle à sa
promesse : Dieu, qui se fait sentir
continuellement comme Sauveur du
peuple parce qu’il est fidèle à sa
promesse. Dieu, qui est capable de
re-faire les choses, de re-créer,
comme l’a fait avec cet infirme de
naissance dont il lui a re-créé les
pieds, qu’il a guéri (cf. Ac 3,6-8), le
Dieu qui guérit, le Dieu qui apporte
toujours une consolation à son
peuple. Le Dieu qui recrée. Une re-
création nouvelle : c’est sa fidélité
envers nous. Une re-création plus
magnifique que la création.

Un Dieu qui continue et qui ne se
lasse pas de travailler –disons



“travailler”, “ad instar laborantis” (cf.
Exercices spirituels 236), comme le
disent les théologiens –pour faire
avancer le peuple, et qui n’a pas peur
de “se fatiguer”. […] Comme ce
berger qui lorsqu’il rentre chez lui
s’aperçoit qu’il lui manque une
brebis et qui retourne chercher la
brebis qui s’est perdue (cf. Mt
18,12-14). Le berger qui fait des
“heures extra”, mais par amour, par
fidélité… Et notre Dieu est un Dieu
qui fait des choses extraordinaires,
pas de façon payante : gratuitement.
C’est la fidélité de la gratuité, de
l’abondance. Et la fidélité c’est ce
père qui est capable de monter
maintes fois sur le balcon pour voir
si son fils revient et qui ne se lasse
pas de monter : il l’attend pour faire
la fête (cf. Lc 15, 21-24). La fidélité de
Dieu est une fête, elle est une joie,
elle est une joie telle qu’elle nous fait
faire comme l’a fait cet infirme : il est
entré dans le temple en marchant, en
sautant, en louant Dieu (cf. Ac 3,8-9).



La fidélité de Dieu est une fête, c’est
une fête gratuite. C’est une fête pour
nous tous. »

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-cm/article/fioretti-

avril-2020/ (21/12/2025)

https://opusdei.org/fr-cm/article/fioretti-avril-2020/
https://opusdei.org/fr-cm/article/fioretti-avril-2020/
https://opusdei.org/fr-cm/article/fioretti-avril-2020/

	Fioretti avril 2020

