
opusdei.org

"Rien ne se perd !" :
cours du Prélat sur
l'espérance

Nous partageons le contenu
d'un cours donné par Mgr
Fernando Ocáriz, à Rome en
novembre 2024, dans lequel il
réfléchit sur la vertu de
l'Espérance, à l'occasion de
l'Année jubilaire.

30/09/2025

La bulle d’indiction du Jubilé 2025,
rendue publique par le Pape
François, commence par les paroles



de saint Paul adressées aux Romains,
qui donnent également leur nom au
document : « L'espérance ne déçoit
pas » (Rm 5, 5), spes non confundit.
Ces mots ont une signification très
profonde. Lorsque nous avons une
véritable espérance, elle ne nous
déçoit pas. Nous pouvons échouer,
mais l'espérance ne déçoit jamais,
car Dieu est fidèle à son amour pour
nous et à ses promesses.

Il est vrai que parfois, nous pouvons
espérer des choses qui ne se réalisent
pas : par exemple, nous espérons
l'efficacité d'une démarche
apostolique concrète ou le résultat
d'une conversation, et il peut arriver
que les fruits ne viennent pas. Cela
signifie-t-il que notre espérance a été
déçue ? Non, car l'espérance qui se
fonde sur l'amour de Dieu pour nous
nous permet de dire avec certitude,
comme l'affirmait saint Josémaria : «
Rien ne se perd ! » (Forge, no 278). Ce
que nous faisons pour le Seigneur, ce



que nous accomplissons en suivant la
volonté de Dieu, est toujours efficace,
même si nous n'en voyons pas
immédiatement les résultats. Peut-
être les verrons-nous d'une autre
manière, à un autre moment, ou
peut-être ne les verrons-nous pas
dans cette vie. Peut-être s'agira-t-il
d'un fruit différent de celui que nous
attendions. Ainsi, nous pouvons
avoir l'espérance certaine que rien
ne se perd.

Après cette brève introduction, ce
cours consistera essentiellement à
relire certains textes du Pape – tirés
de la bulle d’indiction du Jubilé 2025
–, de saint Josémaria et, bien sûr, de
l'Écriture Sainte. Mon intention, en
les lisant et en les commentant
brièvement, est de nous donner
l'occasion de favoriser dans notre
âme une disposition qui permette à
notre espérance de grandir.
L'espérance surnaturelle est un don
de Dieu, elle ne peut être obtenue par



les seules forces humaines, mais
nous pouvons disposer notre âme à
recevoir les dons de Dieu, en
particulier la foi, l'espérance et la
charité.

Qu'est-ce que l'espérance ?

L'espérance est une vertu qui nous
amène à croire que nous obtiendrons
un bien futur, plus ou moins difficile
à atteindre, mais possible. Voici les
trois conditions requises : futur,
difficile et possible. Une espérance
qui ne répondrait pas à ces critères
n'aurait aucun sens. Par exemple, je
ne peux pas dire que j'ai l'espérance
d’aller demain sur la lune ; ce serait
une espérance « folle », car c’est
impossible. Ce n'est pas non plus de
l'espérance que de désirer quelque
chose qui n'est pas difficile. Je n'ai
pas l’espérance au sens strict, d'être
chez moi dans trois heures. Même si
rien n'est sûr à cent pour cent dans
cette vie, il y a des choses qui,



humainement parlant, ne sont pas
vraiment objet de l’espérance.

L’espérance est une vertu humaine
fondamentale, car nous espérons
tous quelque chose. Nous attendons
toujours les fruits de notre travail,
nous attendons des biens possibles,
nous attendons la fin de toutes sortes
de situations. Mais, comme je l'ai
déjà rappelé au début, l’espérance est
aussi une vertu surnaturelle,
théologale. Qu'attend-on de la vertu
surnaturelle de l'espérance ? La vie
éternelle, l'union avec Dieu, le salut,
le bonheur immense du ciel. Telle est
la grande espérance. Participer à la
vie de Dieu est une réalité qu'il est
possible d'atteindre parce que Dieu
lui-même nous l'offre.

Il existe déjà une espérance
humaine, naturelle, nécessaire, dans
le cœur de chaque personne. Le Pape
écrit : « L’espérance est contenue
dans le cœur de chaque personne



comme un désir et une attente du
bien, bien qu’en ne sachant pas de
quoi demain sera fait » (Spes non
confundit, no 1). L'espérance, même si
elle n’a pas trait à quelque chose
d'humainement certain, ne concerne
pas non plus l'impossible ; c'est une
attente du bien, une possibilité que
ce bien arrive.

L'objet de l'espérance théologale, qui
porte également l'espérance
naturelle à la plénitude, est le salut,
le bonheur éternel avec Dieu. Saint
Paul parle de « l'espérance de ce qui
vous est réservé au Ciel » (Col 1, 5).
Cette espérance dans le bonheur au
ciel est liée à la foi en l'amour de
Dieu pour nous et dans les moyens
qu'il a mis en place pour que nous
arrivions au ciel : l'Eucharistie, la
prière...

L'espérance dans la vie éternelle est
si importante que le Concile de
Trente a condamné ceux qui



soutenaient qu'il était mal d'espérer
la vie éternelle et qu'il fallait agir
sans chercher à obtenir la
récompense d’arriver au ciel. Le
concile dit : « Si quelqu’un dit que le
justifié pèche en faisant le bien en
vue d’une récompense éternelle :
qu’il soit anathème » (Concile de
Trente, sess. VI, can. 31). L'espérance
dans la récompense éternelle n'est
pas seulement une bonne chose,
mais c'est quelque chose que Dieu
veut et qui est liée à la foi et à la
charité.

Le fondement de l'espérance

Quel est le fondement de
l'espérance ? La réponse est simple :
la foi. Comme l'exprime la Lettre aux
Hébreux : « La foi est une façon de
posséder ce que l’on espère » (He 11,
1). Quelle est cette foi ? La foi en
l'amour de Dieu pour nous. Une foi
qui donne de l'assurance à
l'espérance, car elle est fondée sur



quelque chose qui ne faillit jamais :
l'amour indéfectible de Dieu pour
chacun.

Le Pape affirme que « l’espérance, en
effet, naît de l’amour et se fonde sur
l’amour qui jaillit du Cœur de Jésus
transpercé sur la croix » (Spes non
confundit, no 3). Et il cite
immédiatement saint Paul dans sa
Lettre aux Romains : « en effet, si
nous avons été réconciliés avec Dieu
par la mort de son Fils alors que
nous étions ses ennemis, à plus forte
raison, maintenant que nous sommes
réconciliés, serons-nous sauvés en
ayant part à sa vie » (Rm 5, 10). Ainsi,
l'espérance naît de la certitude de la
foi en l'amour de Dieu pour nous.

Nous devons cultiver dans notre vie
cette foi en l'amour de Dieu, qui est
un amour concret. Il ne s'agit pas
d'un amour abstrait envers
l'humanité en général, mais d'un
amour personnel, adressé à chacun



de nous en ce moment et pour
toujours. Le Seigneur nous regarde, il
est en nous avec la grâce qui nous
élève et nous sanctifie, et il nous
aime d'une manière très personnelle.
Cet amour est notre force, celle qui
nous fait espérer en quelque chose
qui, bien que difficile, est possible :
que nous devenions saints, ce qui est
le but de notre espérance, l'union
définitive et pleine avec Dieu.

Il est important de se rappeler que,
dans la vie spirituelle, dans la lutte
ascétique, au moment de commencer
et de recommencer, il est toujours
nécessaire de vivre dans l'espérance.
Une espérance qui a un fondement ;
fondée non pas sur nos forces,
comme s'il s'agissait d'une lutte que
nous devons gagner à tout prix, mais
fondée sur l'amour de Dieu. Dieu
compte avec notre faiblesse, mais
surtout sur sa puissance infinie qui
s'identifie à son amour pour nous.



Il est également important de
considérer que la connaissance et
l'amour s'identifient en Dieu. Il nous
connaît et nous aime infiniment. Et,
concrètement, l'esprit de l'Opus Dei
nous pousse à considérer que
l'amour de Dieu fait de nous
véritablement ses filles et ses fils.
Cette conscience de la filiation divine
renforce notre espérance, comme
l'explique saint Josémaria dans l'une
de ses homélies : « Quant à moi, et je
désire qu’il en aille de même pour
vous, l’assurance de me sentir, de me
savoir, fils de Dieu, me remplit d’une
espérance véritable, cette vertu
surnaturelle qui, quand elle est
infusée dans les créatures, se
conforme à notre nature, ce qui fait
d’elle aussi une vertu très humaine »
(Amis de Dieu, no208).

La vertu surnaturelle de l'espérance
élève la capacité naturelle de
l'homme à espérer le bien, même si
l’atteindre est difficile. Savoir que



nous sommes enfants de Dieu nous
conduit à avoir une espérance
certaine dans notre but. L'expérience
de nos propres misères pourrait
peut-être nous amener à aspirer tout
au plus à être sauvés, comme si le
salut ne coïncidait pas avec la
sainteté, considérant la sainteté
comme une « utopie ascétique ». Être
saint est le but, et si la vie s'achève
sans une sainteté suffisante, on
passera par le purgatoire jusqu'à ce
qu'on le devienne. Il est difficile
d'atteindre la sainteté sans effort,
c'est pourquoi la vie de sanctification
est ardue, mais l'espérance de
l'atteindre devient possible avec la
grâce de Dieu.

Comme je viens de le rappeler, avec
les mots de notre Père, le ton de
notre espérance est marqué par la
filiation divine. Nous avons une
raison extraordinaire d'espérer être
saints, de penser à l'efficacité de
notre vie : nous sommes des filles et



des fils aimés de Dieu. Nous le
rappelons si souvent, maintenant
avec les paroles de saint Jean : « Et
nous, nous avons reconnu l’amour
que Dieu a pour nous, et nous y
avons cru » (1 Jn 4, 16). C'est l'essence
même de la vie selon l'Évangile :
connaître l'amour de Dieu pour nous
et croire en lui, en sachant que nous
sommes enfants de Dieu grâce à son
amour. Et actualiser cette foi.

Cette foi en l'amour de Dieu nous
conduit à vivre confiants dans la
providence. C'est-à-dire en sachant
que nous ne sommes pas
abandonnés au hasard du monde. Ce
n'est pas que Dieu nous aime
beaucoup et que nous marchons
ensuite seuls de notre côté. Dieu
nous aime et, dans le respect de
notre liberté, il nous accompagne
constamment. Son amour n'est pas
distant, mais provident. Le pape
Benoît XVI, dans son encyclique sur
l'espérance, Spe salvi, écrit que «



Dieu est le fondement de l'espérance
– non pas n'importe quel dieu, mais
le Dieu qui possède un visage
humain et qui nous a aimés jusqu'au
bout – chacun individuellement et
l'humanité tout entière » (no 31). La
foi en cet amour concret de Dieu
pour nous est le fondement de notre
espérance. En revanche, saint Paul,
dans sa Lettre aux Éphésiens, décrit
ainsi les païens : « vous n’aviez pas
d’espérance et, dans le monde, vous
étiez sans Dieu » (Ep 2, 12).
L'espérance est fondée sur Dieu, sur
son amour concret et personnel.
Même s'il existe des espérances
humaines, elles sont limitées à cette
vie et ne s'étendent pas au-delà. Sans
Dieu, on ne peut avoir une véritable
espérance en quelque chose de
définitif.



La certitude que Dieu s’est
engagé

L'espérance chrétienne a une
caractéristique qui semble
contradictoire : la certitude.
Pouvons-nous avoir la certitude de
quelque chose qui est possible, mais
pas immédiat ni complètement sûr ?
Oui : nous avons une espérance
certaine, fondée sur la volonté de
Dieu, sur le fait qu'il est fidèle à son
amour pour nous.

« La volonté de Dieu, c’est que vous
viviez dans la sainteté » (1 Th 4, 3).
Cela ne signifie pas seulement que
Dieu veut que nous soyons saints,
mais qu'il s'engage lui-même, pour
ainsi dire, dans notre sanctification.
Dieu ne nous donne pas seulement
les moyens – la révélation, les
sacrements... – mais aussi, sans
forcer notre liberté – en nous
donnant la liberté – il nous donne
également toutes les grâces



nécessaires pour atteindre le but.
Nous avons l'espérance certaine
d'atteindre le but si nous le voulons,
car la grâce ne nous fera pas défaut :
Dieu est fidèle.

Comme le reflètent les paroles de
saint Paul dans l'Épître aux
Éphésiens : « Mais Dieu est riche en
miséricorde ; à cause du grand
amour dont il nous a aimés, nous qui
étions des morts par suite de nos
fautes, il nous a donné la vie avec le
Christ : c’est bien par grâce que vous
êtes sauvés. Avec lui, il nous a
ressuscités et il nous a fait siéger aux
cieux, dans le Christ Jésus » (Ep 2,
4-7). L'Apôtre ne dit pas « il nous fera
siéger dans les cieux », mais « il nous
a fait siéger dans les cieux ». Cette
force de l'espérance conduit à la
certitude, sans cesser d'être
espérance.

Saint Josémaria a écrit : « Je suis
heureux, fort de la certitude du Ciel



que nous atteindrons, si nous restons
fidèles jusqu’au dernier moment
» (Amis de Dieu, no 208). Même s'il
peut sembler contradictoire « d'être
sûr de quelque chose qui n'est pas
certain », en réalité, ce n'est pas
contradictoire. C'est en cela que
consiste la véritable espérance
chrétienne. Nous avons une telle
assurance dans l'amour de Dieu que
nous pouvons avoir une espérance
certaine et sûre. Cette espérance
surmonte nos misères et nos défauts,
et nous conduit à la certitude que,
comme le disait notre Père, même si
nous mourrons avec des défauts,
nous pouvons être saints parce que
le Seigneur, avec notre coopération,
nous conduira à une sainteté qui
consiste en la plénitude de l'amour.
Et la plénitude de l'amour est
pleinement compatible avec le fait
d'avoir des défauts, à condition que
ces défauts ne soient ni acceptés ni
aimés, mais que nous luttions par
amour, encore et encore, contre eux,



même si nous ne parvenons pas à les
vaincre totalement.

Nous sommes donc certains d'aller
au ciel si nous sommes fidèles, si
nous demeurons dans son amour. Et,
de plus, nous avons l'assurance que
nous serons fidèles si nous le
voulons, si nous persévérons
librement dans l'amour, car la grâce
de Dieu ne nous fera pas défaut.

La certitude de l'impossible

L'espérance chrétienne n'est pas une
espérance chimérique, car nous
comptons sur la grâce de Dieu. C'est
pourquoi, sur le plan surnaturel, en
pensant tant à notre sanctification
personnelle qu'à l'efficacité
permanente du travail apostolique
de l'Œuvre, tant dans notre vie
personnelle que dans notre
engagement à faire avancer l'Opus
Dei, nous devons tenir compte de ce
que disait saint Josémaria sur « la



certitude de l'impossible » (Lettre 29,
no 60). L'espérance rend possible «
d’avoir la certitude de l'impossible ».

La certitude de l'impossible, tout
d'abord, d'être saints, car lorsque
nous faisons l'expérience de notre
faiblesse ou de nos capacités limitées,
il semble impossible que nous
puissions devenir saints. Cependant,
nous avons la certitude que nous le
pouvons, car nous avons la foi en
l'amour de Dieu, qui est le fondement
de l'espérance.

La mémoire que fait saint Paul dans
son Épître aux Romains de la figure
d'Abraham, qui a espéré contre toute
espérance, est également très belle.
Saint Josémaria rappelait souvent
cette expression : « Espérer contre
toute espérance ». Encore une fois,
dit ainsi, cela semble être une
contradiction, mais bien compris,
c'est la plénitude de l'espérance. Cela
signifie que nous pouvons aussi



espérer quand, humainement, il n'y a
aucune raison d'espérer.

L'espérance chrétienne a donc un
fondement solide : l'offre de Dieu lui-
même d'être uni à lui, ce qui
constituera la gloire du ciel. Mais
cette espérance s'exprime aussi dans
de nombreux aspects de la vie
quotidienne. L'espérance apostolique
est très importante. Comme l'écrit
saint Paul dans la première épître
aux Corinthiens : « vous savez que,
dans le Seigneur, la peine que vous
vous donnez n’est pas perdue » (1 Co
15, 58). Notre Père a voulu inscrire
les mots latins de ce texte sur le
linteau en pierre d'une porte de la
Villa Vecchia, à Rome : Semper
scientes quod labor vester non est
inanis in Domino. Rien de ce que
nous faisons n'est vain devant Dieu.

Dans Spes non confundit, le Pape
invite à transmettre l'espérance
lorsqu'il écrit : « Qu’il y ait une



attention inclusive envers ceux qui,
se trouvant dans des conditions de
vie particulièrement pénibles, font
l’expérience de leur faiblesse » (no

11). Il est très important de donner
de l'espérance, car beaucoup de gens
semblent en être dépourvus. Vivre
sans espérance, vivre sans véritables
objectifs qui en valent la peine, est
paralysant. Il faut donner de
l'espérance dans l'apostolat, dans
l'attention que nous portons aux
personnes de chez nous que nous
aidons, d'une manière ou d'une
autre. Nous devons être des
personnes qui donnent de
l'espérance, qui ne mettent pas plus
l'accent sur les difficultés que sur les
solutions. Il faut être positif, être
porteur d'espérance.

Nous avons besoin de vivre
d'espérance même lorsque nous
rencontrons des difficultés
personnelles. Nous avons tous des
difficultés d'une manière ou d'une



autre : face à l'expérience de nos
propres défauts, au travail, dans
notre santé, dans tous les domaines.
Dans la vie, nous pouvons
rencontrer, et nous rencontrons, des
difficultés. Dans Spes non confundit,
le Pape cite longuement le texte de
l'Épître aux Romains : « alors, qui
pourra nous séparer de l’amour du
Christ ? la détresse ? l’angoisse ? la
persécution ? la faim ? le
dénuement ? le danger ? le glaive ?
(…) Mais, en tout cela nous sommes
les grands vainqueurs grâce à celui
qui nous a aimés. J’en ai la certitude :
ni la mort ni la vie, ni les anges ni les
Principautés célestes, ni le présent ni
l’avenir, ni les Puissances, ni les
hauteurs, ni les abîmes, ni aucune
autre créature, rien ne pourra nous
séparer de l’amour de Dieu qui est
dans le Christ Jésus notre Seigneur
» (Rm 8, 35-39). C'est un texte
extraordinaire, à méditer souvent
dans la prière.



Le Pape commente brièvement : «
Voilà pourquoi l’espérance ne cède
pas devant les difficultés : elle est
fondée sur la foi et nourrie par la
charité » (Spes non confundit, no 3). Et
ainsi, elle nous permet d'avancer
dans la vie. Il en est ainsi, quelles que
soient les difficultés que nous
traversons. Qu'est-ce qui nous
séparera de l'amour de Dieu ? Les
principautés, les puissances, la mort,
la vie, l'épée, les dangers, la faim ?
Rien ne peut nous en séparer, si nous
ne voulons pas nous éloigner. Car «
rien ne pourra nous séparer de
l’amour de Dieu qui est dans le Christ
Jésus notre Seigneur » (Rm 8, 39).
C’est seulement nous qui pouvons
nous séparer de l'amour de Dieu.
Nous seuls. Ni le démon, ni la
maladie, ni les contrariétés.
Seulement notre propre liberté. C'est
pourquoi, face aux difficultés, nous
pouvons toujours avoir une grande
espérance dans l'amour de Dieu,
manifesté en Jésus-Christ.



Où est ton espérance ?

Dans ce contexte également, il est
bon de relire le texte suivant de
notre Père, dans l'Instruction pour le
travail de saint Raphaël : « Travaillez
avec espérance : plantez, arrosez, en
ayant confiance en celui qui fait
croître, Dieu » (Cf. 1 Co 3, 7). Et,
lorsque le découragement viendra –
si le Seigneur permet cette tentation
–, face à des événements
apparemment défavorables et en
considérant, dans certains cas,
l'inefficacité de vos travaux
apostoliques de formation, si
quelqu'un, comme Tobie père, vous
demandait : « ubi est spes tua ?, où
est ton espérance ?... », levez les yeux
sur la misère de cette vie, qui n'est
pas votre fin, et répondez-lui avec cet
homme de l'Ancien Testament, fort et
plein d'espérance, « quoniam memor
fuit Domini in toto corde suo » (Tb 1,
13), parce qu'il s'est toujours souvenu
du Seigneur et l'a aimé de tout son



cœur : « Filii sanctorum sumus, et
vitam illam expectamus, quam Deus
daturus est his, qui fidem suam
nunquam mutant ab eo » ; « nous
sommes enfants des saints, et nous
attendons cette vie que Dieu doit
donner à ceux qui ne lui retirent
jamais leur fidélité.» (Tb 2, 18)
» (Instruction 9-I-1935, no 19). Face
aux difficultés, nous devons
travailler pleins d'espérance ; nous
devons semer, en faisant confiance à
Dieu qui fait croître. Non pas en
comptant sur nos forces, mais en les
mettant au service du Seigneur dans
tout notre travail apostolique. Une
fois de plus, en sachant que notre
espérance réside dans la certitude de
l'amour de Dieu pour nous.

Donc, espérance dans le don de soi,
avec générosité. Il vaut la peine
d'être généreux dans l'apostolat,
dans tout ce qui suppose l'effort
d'aller à la rencontre des gens. Il en
va de même pour la mortification



dans le travail apostolique, qui
suppose le don de son temps, le
dépassement des difficultés, etc.

Saint Josémaria, alors qu'il était au
Venezuela, a déclaré : « Je me
souvenais de nos débuts, il y a tant
d'années. J'ai commencé avec trois
personnes, et maintenant ils sont des
milliers, des centaines de milliers.
Mais il y avait de l'espérance. On
raconte qu'Alexandre le Grand, alors
qu'il se préparait à une bataille,
distribua d'abord tous ses biens entre
ses capitaines. L'un d'eux lui dit : «
Mais, Seigneur, que te reste-t-il ? ». Ce
à quoi il répondit : « Il me reste
l'espérance ». Et il ajouta : « Je vous
vois, et il me reste l'espérance
» (Saint Josémaria, Notes d'une
méditation, 10-II-1975). Il en est ainsi.
Ces paroles peuvent nous amener à
avoir de l'espérance dans les autres.
Lorsque vous ressentez votre
faiblesse personnelle, vous pouvez
vous remplir d'espérance en voyant



vos frères. Et cette espérance est
appelé à s'étendre au monde entier.

Paix, prière, joie

Le Pape parle d'espérer la paix dans
le monde, une paix qui fait
cruellement défaut. Non seulement à
cause des grandes guerres, qui sont
terribles et tristes, mais aussi à cause
du manque de paix dans de
nombreux milieux de la société.
Notre Père disait : « Il n'y a pas de
paix dans les consciences » (En
dialogue avec le Seigneur, no 101). Le
Pape mentionne : « Le premier signe
d’espérance doit se traduire par la 
paix pour le monde plongé, une fois
encore, dans la tragédie de la guerre
» (Spes non confundit, no 8).
Espérance que le monde ira mieux,
certes, car c'est aussi l'espérance
dans l'efficacité de l'apostolat. Mais
avec réalisme ; nous ne savons pas ce
qui va se passer, nous ne pouvons
pas prédire l'avenir.



De fait, l'Apocalypse et les prédictions
du Seigneur dans l'Évangile sur la fin
du monde sont très dramatiques.
Mais cela ne nous enlève pas
l'espérance ; au contraire, cela nous
pousse à faire en sorte que, dans la
mesure de nos moyens, tout aille
mieux. Si l'on considère la situation
actuelle, dans certains pays, nous
vivons dans des environnements très
déchristianisés. De plus en plus de
personnes, bien que catholiques, ne
fréquentent pas les sacrements. Il
existe des villes dans des pays
traditionnellement croyants, où la
pratique religieuse était très
répandue, où aujourd'hui seul un
très faible pourcentage de la
population va à la Messe le
dimanche. Mais, en même temps, il y
a d'autres endroits où les choses vont
beaucoup mieux. Et, dans certains
endroits comme dans d'autres, nous
pouvons avoir la conviction que les
gens sont bons, comme le disait Don
Javier : « Combien il y a de gens bons



dans le monde ! ». Souvent, ce qui
manque, c'est la formation. C'est
pourquoi les difficultés que nous
rencontrons dans notre travail
apostolique ne doivent jamais être
un motif de découragement, mais
une occasion de prier davantage, de
nous lancer, d'aller vers les gens et
de les aider, avec l’amitié et la
confidence. Plus l'environnement est
difficile, plus le Seigneur compte sur
nous ; non pas parce que nous
sommes meilleurs, mais parce qu'il
nous a beaucoup formés, même si
nous ne sommes si peu de choses.
Soyons donc forts dans l'espérance !

Et cela s'applique à tout. Quelle
espérance avons-nous dans la
prière ? Le Seigneur a dit : «
Demandez et vous recevrez » (Jn 16,
24). C'est impressionnant. Demandez
et vous recevrez, ce sont des paroles
absolument vraies. Certes, parfois
nous demandons et nous ne recevons
pas, mais nous pouvons penser que



nous recevons d'une autre manière,
ou que nous ne demandons pas bien.
Enfin, d'autres fois, nous demandons
bien et il semble que nous ne
recevons pas. Par exemple, nous
demandons pour une intention
apostolique déterminée ou pour la
guérison d'une personne, et elle ne
guérit pas... Alors, la prière a-t-elle
été inutile ? Non. Même si nous
n'avons pas obtenu ce que nous
demandions, cette prière n'a pas été
inefficace. Nous pouvons être sûrs
dans l'espérance, par la foi en la
parole de Dieu. Rien ne se perd.

Enfin, l'espérance avec joie. « Ayez la
joie de l'espérance » (Rm 12, 12), dit
saint Paul. Et ce n'est pas une
espérance de roman à la rose, où tout
est beau, c'est pourquoi il ajoute : «
ayez la joie de l’espérance, tenez bon
dans l’épreuve, soyez assidus à la
prière ». Saint Josémaria nous le
disait ainsi : « Optimistes, joyeux :
Dieu est avec nous ! C'est pourquoi,



chaque jour, je suis rempli
d'espérance » (Mémoire du
bienheureux Josémaria Escriva, p.
115). Optimistes, joyeux parce que
Dieu est avec nous. La vertu de
l'espérance nous fait voir le positif, ce
qui est beau dans la vie, car nous
voyons en tout, même sans
comprendre, l'amour de Dieu. C'est
pourquoi, lorsque nous nous sentons
un peu découragés, pessimistes,
tristes, réagissons rapidement, avec
un acte de foi profond dans le
fondement de cette espérance
joyeuse : aujourd'hui, maintenant,
Dieu m'aime à la folie. Chacun doit le
dire, le penser avec un acte de foi
profond. Et cela nous relève.

En parlant d'espérance, la très sainte
Vierge, Spes nostra, nous vient à
l'esprit et au cœur. Elle est la mère de
notre espérance, celle qui nous
obtient du Seigneur cette grâce de
l'espérance, pour la posséder et la
donner, comme le dit saint Pierre : «



Soyez prêts (…) à rendre raison de
l’espérance qui est en vous » (1 P 3,
15).

* * *

Je termine par cette magnifique
phrase de saint Paul : « Que le Dieu
de l’espérance vous remplisse de
toute joie et de paix dans la foi, afin
que vous débordiez d’espérance par
la puissance de l’Esprit Saint » (Rm
15, 13). Je vous conseille de la lire et
de la méditer longuement. Soyons
heureux et, quand il y a des raisons
humaines de ne pas l'être, pensons
qu'au-dessus de toute raison
humaine, il y en a une bien plus
grande, qui est le fondement de notre
espérance : l'amour de Dieu pour
nous.

Mgr. Fernando Ocáriz, prélat de
l'Opus Dei



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/fernando-
ocariz-prelat-cours-sur-lesperance-rien-

ne-se-perd-cours/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/fernando-ocariz-prelat-cours-sur-lesperance-rien-ne-se-perd-cours/
https://opusdei.org/fr-cm/article/fernando-ocariz-prelat-cours-sur-lesperance-rien-ne-se-perd-cours/
https://opusdei.org/fr-cm/article/fernando-ocariz-prelat-cours-sur-lesperance-rien-ne-se-perd-cours/
https://opusdei.org/fr-cm/article/fernando-ocariz-prelat-cours-sur-lesperance-rien-ne-se-perd-cours/

	"Rien ne se perd !" : cours du Prélat sur l'espérance
	Qu'est-ce que l'espérance ?
	Le fondement de l'espérance
	La certitude que Dieu s’est engagé
	La certitude de l'impossible
	Où est ton espérance ?
	Paix, prière, joie


