
opusdei.org

Exhortation
apostolique post-
synodale
SACRAMENTUM
CARITATIS

Ci-après le texte de
l'Exhortation apostolique post-
synodale SACRAMENTUM
CARITATIS du Pape Benoît XVI

14/03/2007

EXHORTATION APOSTOLIQUE POST-
SYNODALE SACRAMENTUM
CARITATIS



DU PAPE BENOÎT XVI AUX ÉVÊQUES,
AUX PRÊTRES, AUX DIACRES, AUX
PERSONNES CONSACRÉES ET AUX
FIDÈLES LAÏCS,

SUR L'EUCHARISTIE, SOURCE ET
SOMMET DE LA VIE

ET DE LA MISSION DE L'ÉGLISE

INTRODUCTION

1. Sacrement de l'amour, (1) la sainte
Eucharistie est le don que Jésus
Christ fait de lui-même, nous
révélant l'amour infini de Dieu pour
tout homme. Dans cet admirable
Sacrement se manifeste l'amour « le
plus grand », celui qui pousse « à
donner sa vie pour ses amis » (Jn 15,
13). En effet, Jésus « les aima
jusqu'au bout » (Jn 13, 1). Par cette
expression, l'Évangéliste introduit le
geste d'humilité infinie accompli par
Jésus: avant de mourir pour nous sur
la croix, se nouant un linge à la
ceinture, il lave les pieds de ses



disciples. De la même manière, dans
le Sacrement de l'Eucharistie, Jésus
continue de nous aimer « jusqu'au
bout », jusqu'au don de son corps et
de son sang. Quel émerveillement
dut saisir le cœur des disciples face
aux gestes et aux paroles du Seigneur
au cours de la Cène! Quelle merveille
doit susciter aussi dans notre cœur le
Mystère eucharistique!

La nourriture de la vérité

2. Dans le Sacrement de l'autel, le
Seigneur vient à la rencontre de
l'homme, créé à l'image et à la
ressemblance de Dieu (cf. Gn 1, 27),
se faisant son compagnon de route.
En effet, dans ce Sacrement, le
Seigneur se fait nourriture pour
l'homme assoiffé de vérité et de
liberté. Puisque seule la vérité peut
nous rendre vraiment libres (cf. Jn 8,
36), le Christ se fait pour nous
nourriture de Vérité. Avec une
profonde connaissance de la réalité



humaine, saint Augustin a mis en
évidence que l'homme se meut
spontanément, et non sous la
contrainte, quand il se trouve en
relation avec ce qui l'attire et ce qui
suscite en lui du désir. S'interrogeant
alors sur ce qui peut en dernier
ressort mouvoir l'homme au plus
profond de lui-même, le saint Évêque
s'exclame: « Qu'est-ce que l'âme
désire avec plus de force que la
Vérité? ». (2) Tout homme porte en
effet en lui le désir inextinguible de
la vérité, ultime et définitive. C'est
pourquoi le Seigneur Jésus, « le
Chemin, la Vérité et la Vie » (Jn 14, 6),
s'adresse au cœur désirant de
l'homme, qui se sent pèlerin et
assoiffé, au cœur qui aspire
ardemment à la source de la vie, au
cœur quêtant la Vérité. En effet, Jésus
Christ est la Vérité faite Personne, qui
attire le monde à soi. « Jésus est
l'étoile polaire de la liberté humaine:
sans Lui elle perd son orientation,
puisque, sans la connaissance de la



vérité, la liberté se dénature, s'isole
et se réduit à un arbitraire stérile.
Avec Lui, la liberté se retrouve ». (3)
Dans le Sacrement de l'Eucharistie,
Jésus nous montre en particulier la
vérité de l'amour, qui est l'essence
même de Dieu. C'est cette vérité
évangélique qui intéresse tout
homme et tout l'homme. Par
conséquent, l'Église, qui trouve dans
l'Eucharistie son centre vital,
s'engage sans cesse à annoncer à
tous, à temps et à contretemps (cf. 2
Tm 4, 2), que Dieu est amour. (4) C'est
justement parce que le Christ s'est
fait pour nous nourriture de la Vérité
que l'Église s'adresse à l'homme,
l'invitant à accueillir librement le
don de Dieu.

Le développement du rite
eucharistique

3. En regardant l'histoire
bimillénaire de l'Église de Dieu,
guidée par l'action sage de l'Esprit



Saint, nous admirons, pleins de
gratitude, le développement,
ordonné dans le temps, des formes
rituelles par lesquelles nous faisons
mémoire de l'événement de notre
salut. Depuis les multiples formes des
premiers siècles, qui resplendissent
encore dans les rites des antiques
Églises d'Orient, jusqu'à la diffusion
du rite romain; depuis les indications
claires du Concile de Trente et du
Missel de saint Pie V jusqu'au
renouveau liturgique voulu par le
Concile Vatican II: à chaque étape de
l'histoire de l'Église, la célébration
eucharistique, en tant que source et
sommet de la vie et de la mission de
l'Église, resplendit de toute sa
richesse multiforme dans le rite
liturgique. La XIe Assemblée
générale ordinaire du Synode des
Évêques, qui s'est déroulée du 2 au
23 octobre 2005 au Vatican, a
exprimé en regard de cette histoire
un profond remerciement à Dieu,
reconnaissant que l'Esprit Saint la



guide activement. Les Pères
synodaux ont en particulier constaté
et rappelé l'influence bénéfique que
la réforme liturgique réalisée à partir
du Concile œcuménique Vatican II a
eue pour la vie de l'Église. (5) Le
Synode des Évêques a eu la
possibilité d'évaluer la réception de
cette réforme après les assises
conciliaires. Les appréciations ont
été nombreuses. Les difficultés et
aussi certains abus qui ont été
relevés ne peuvent pas masquer, a-t-
il été affirmé, que le renouveau
liturgique, qui contient encore des
richesses qui n'ont pas été
pleinement explorées, est bon et
valable. Concrètement, il s'agit de lire
les changements voulus par le
Concile à l'intérieur de l'unité qui
caractérise le développement
historique du rite lui-même, sans
introduire de ruptures artificielles.
(6)



Le Synode des Évêques et l'Année
de l'Eucharistie

4. Il est en outre nécessaire de
souligner la relation entre le récent
Synode des Évêques sur l'Eucharistie
et ce qui s'est produit au cours des
dernières années dans la vie de
l'Église. Nous devons avant tout nous
reporter en pensée au Grand Jubilé
de l'an 2000, par lequel mon bien-
aimé prédécesseur, le Serviteur de
Dieu Jean-Paul II, a fait entrer l'Église
dans le troisième millénaire chrétien.
L'Année jubilaire a été sans aucun
doute marquée par une tonalité
fortement eucharistique. On ne peut
oublier non plus que le Synode des
Évêques a été précédé, et aussi en un
sens préparé, par l'Année de
l'Eucharistie, voulue avec une grande
clairvoyance par Jean-Paul II pour
l'Église tout entière. Cette période,
qui a débuté par leCongrès
eucharistique international de
Guadalajara en octobre 2004, s'est



achevée le 23 octobre 2005, au terme
de la XIe assemblée synodale, avec la
canonisation de cinq Bienheureux,
qui se sont particulièrement
distingués par leur piété
eucharistique: l'Évêque Józef
Bilczewski, les prêtres Gaetano
Catanoso, Zygmunt Gorazdowski et
Alberto Hurtado Cruchaga, et le
religieux capucin Felice da Nicosia.
Grâce aux enseignements proposés
par le Pape Jean-Paul II dans la
Lettre apostolique Mane nobiscum
Domine (7) et aux suggestions
précieuses de la Congrégation pour le
Culte divin et la Discipline des
Sacrements, (8) nombreuses furent
les initiatives prises par les diocèses
et les différentes réalités ecclésiales
pour réveiller et accroître chez les
fidèles la foi eucharistique, pour
améliorer la beauté des célébrations
et promouvoir l'adoration
eucharistique, pour encourager une
solidarité active qui, à partir de
l'Eucharistie, rejoint les plus



nécessiteux. Il est enfin nécessaire de
mentionner l'importance de la
dernière Encyclique de mon vénéré
prédécesseur, Ecclesia de
Eucharistia, (9) par laquelle il nous a
laissé une référence magistérielle
sûre concernant la doctrine
eucharistique et un ultime
témoignage sur la place centrale que
ce divin Sacrement occupait dans son
existence.

Finalité de la présente Exhortation

5. Cette Exhortation apostolique post-
synodale a pour but de reprendre la
richesse multiforme de réflexions et
de propositions apparues dans la
récente Assemblée générale
ordinaire du Synode des Évêques – à
partir des Lineamenta jusqu'aux
Propositiones, en passant par
l'Instrumentum laboris, les
Relationes ante et post-
disceptationem, les interventions des
Pères synodaux, des auditores et des



délégués fraternels –, dans l'intention
de développer certaines lignes
fondamentales d'engagement,
destinées à raviver dans l'Église un
nouvel élan et une nouvelle ferveur
eucharistiques. Conscient du vaste
patrimoine doctrinal et disciplinaire
amassé au cours des siècles sur ce
Sacrement, (10) et accueillant le
souhait des Pères synodaux, (11) je
désire surtout recommander dans le
présent document que le peuple
chrétien approfondisse la relation
entre le Mystère eucharistique,
l'action liturgique et le nouveau culte
spirituel qui vient de l'Eucharistie, en
tant que sacrement de l'amour. Dans
cette perspective, j'entends mettre la
présente Exhortation en relation
avec ma première Encyclique Deus
caritas est, dans laquelle j'ai parlé à
plusieurs reprises du sacrement de
l'Eucharistie pour souligner son
rapport à l'amour chrétien, en
référence soit à Dieu soit au
prochain: « Le Dieu incarné nous



attire tous à lui. À partir de là, on
comprend maintenant comment
agapè est alors devenue aussi un
nom de l'Eucharistie: dans cette
dernière, l'agapè de Dieu vient à
nous corporellement pour continuer
son œuvre en nous et à travers nous
». (12)

PREMIÈRE PARTIE : EUCHARISTIE,
MYSTÈRE À CROIRE

« L'œuvre de Dieu, c'est que vous
croyiez en Celui qu'il a envoyé » (Jn 6,
29)

La foi eucharistique de l'Église

6. « Il est grand le mystère de la foi!
». Par cette expression, prononcée
immédiatement après les paroles de
la consécration, le prêtre proclame le
mystère qui est célébré et il
manifeste son émerveillement
devant la conversion substantielle du
pain et du vin en corps et sang du
Seigneur Jésus, réalité qui dépasse



toute compréhension humaine.
L'Eucharistie est en effet « le mystère
de la foi » par excellence: « Elle est le
résumé et la somme de notre foi ».
(13) La foi de l'Église est
essentiellement une foi eucharistique
et elle se nourrit de manière
particulière à la table de
l'Eucharistie. La foi et les sacrements
sont deux aspects complémentaires
de la vie ecclésiale. Suscitée par
l'annonce de la Parole de Dieu, la foi
est nourrie et elle grandit par la
rencontre de grâce avec le Seigneur
ressuscité qui se réalise dans les
sacrements: « La foi s'exprime dans
le rite et le rite renforce et fortifie la
foi ». (14) C'est pourquoi le
Sacrement de l'autel est toujours au
centre de la vie ecclésiale: « Grâce à
l'Eucharistie, l'Église renaît sans
cesse de nouveau! ». (15) Plus vive est
la foi eucharistique dans le peuple de
Dieu, plus profonde est sa
participation à la vie ecclésiale par
l'adhésion convaincue à la mission



que le Christ a confiée à ses disciples.
L'histoire de l'Église elle- même en
est témoin. Toute grande réforme est
liée, d'une certaine manière, à la
redécouverte de la foi en la présence
eucharistique du Seigneur au milieu
de son peuple.

Sainte Trinité et Eucharistie Le
pain descendu du ciel

7. La première réalité de la foi
eucharistique est le mystère même
de Dieu, amour trinitaire. Dans le
dialogue entre Jésus et Nicodème,
nous trouvons une expression
lumineuse à ce propos: « Dieu a tant
aimé le monde qu'il a donné son Fils
unique: ainsi tout homme qui croit
en lui ne périra pas, mais il obtiendra
la vie éternelle. Car Dieu a envoyé
son Fils dans le monde, non pas pour
juger le monde, mais pour que, par
lui, le monde soit sauvé » (Jn 3,
16-17). Ces paroles montrent la
racine première du don de Dieu.



Jésus, dans l'Eucharistie, donne non
pas « quelque chose » mais se donne
lui-même; il offre son corps et il
verse son sang. De cette manière, il
donne la totalité de son existence,
révélant la source originaire de cet
amour. Il est le Fils éternel donné
pour nous par le Père. Dans
l'Évangile, nous écoutons encore
Jésus qui, après avoir rassasié la
foule par la multiplication des pains
et des poissons, dit à ses
interlocuteurs qui l'avaient suivi
jusqu'à la synagogue de
Capharnaüm: « C'est mon Père qui
vous donne le vrai pain venu du ciel.
Le pain de Dieu, c'est celui qui
descend du ciel et qui donne la vie au
monde » (Jn 6, 32-33), et il en vient à
s'identifier lui- même, sa chair et son
sang, avec ce pain: « Moi, je suis le
pain vivant, qui est descendu du ciel:
si quelqu'un mange de ce pain, il
vivra éternellement. Le pain que je
donnerai, c'est ma chair, donnée
pour que le monde ait la vie » (Jn 6,



51). Jésus se manifeste ainsi comme
le pain de la vie, que le Père éternel
donne aux hommes.

Don gratuit de la Sainte Trinité

8. Dans l'Eucharistie se révèle le
dessein d'amour qui guide toute
l'histoire du salut (cf. Ep 1, 10; 3,
8-11). En elle, le Deus Trinitas, qui en
lui-même est amour (cf. 1 Jn 4, 7-8),
s'engage pleinement avec notre
condition humaine. Dans le pain et le
vin, sous les apparences desquelles le
Christ se donne à nous à l'occasion
du repas pascal (cf. Lc 22, 14-20; 1 Co
11, 23-26), c'est la vie divine tout
entière qui nous rejoint et qui
participe à nous sous la forme du
Sacrement. Dieu est communion
parfaite d'amour entre le Père, le Fils
et l'Esprit Saint. Déjà dans la création
l'homme est appelé à partager d'une
certaine manière le souffle vital de
Dieu (cf. Gn 2, 7). Mais c'est dans le
Christ mort et ressuscité et dans



l'effusion de l'Esprit Saint, donné
sans compter (cf. Jn 3, 34), que nous
sommes rendus participants de
l'intimité divine. (16) Par conséquent,
Jésus Christ, qui, « poussé par l'Esprit
éternel, (...) s'est offert lui- même à
Dieu comme une victime sans tache
» (He 9, 14), nous communique dans
le don eucharistique la vie divine
elle-même. Il s'agit d'un don
absolument gratuit, qui répond
seulement aux promesses de Dieu,
accomplies au-delà de toute mesure.
L'Église accueille, célèbre, adore ce
don dans une fidèle obéissance. Le «
mystère de la foi » est mystère
d'amour trinitaire, auquel nous
sommes appelés à participer par
grâce. Nous devons par conséquent
nous aussi nous exclamer avec saint
Augustin: « Si tu vois l'amour, tu vois
la Trinité ». (17)

Eucharistie : Jésus véritable
Agneau immolé La nouvelle et



éternelle alliance dans le sang de
l'Agneau

9. La mission pour laquelle Jésus est
venu parmi nous s'accomplit dans le
Mystère pascal. Du haut de la croix,
d'où il attire à lui tous les hommes
(cf.Jn 12, 32), il dit, avant de «
remettre son Esprit »: « Tout est
accompli » (Jn 19, 30). Dans le
mystère de son obéissance jusqu'à la
mort, et à la mort de la croix (cf. Ph 2,
8), s'est accomplie la nouvelle et
éternelle alliance. La liberté de Dieu
et la liberté de l'homme se sont
définitivement rencontrées dans sa
chair crucifiée en un pacte
indissoluble, valable pour toujours.
Même le péché de l'homme a été
expié une fois pour toutes par le Fils
de Dieu (cf. He 7, 27; 1 Jn 2, 2; 4, 10).
Comme j'ai déjà eu l'occasion de
l'affirmer, « dans sa mort sur la croix
s'accomplit le retournement de Dieu
contre lui-même, dans lequel il se
donne pour relever l'homme et le



sauver – tel est l'amour dans sa
forme la plus radicale ». (18) Dans le
Mystère pascal s'est véritablement
réalisée notre libération du mal et de
la mort. Au cours de l'institution de
l'Eucharistie, Jésus lui-même avait
parlé de la « nouvelle et éternelle
alliance » scellée dans son sang versé
(cf. Mt 26, 28; Mc 14, 24; Lc 22, 20).
Cette fin ultime de sa mission était
déjà bien évidente au début de sa vie
publique. En effet, lorsque, sur les
rives du Jourdain, Jean le Baptiste
voit Jésus venir à lui, il s'exclame: «
Voici l'Agneau de Dieu, qui enlève le
péché du monde » (Jn 1, 29). Il est
significatif que la même expression
revienne, chaque fois que nous
célébrons la Messe, dans l'invitation
faite par le prêtre à s'approcher de
l'autel: « Heureux les invités au repas
du Seigneur! Voici l'Agneau de
Dieuqui enlève le péché du monde ».
Jésus est le véritable agneau pascal
qui s'est spontanément offert lui-
même en sacrifice pour nous,



réalisant ainsi la nouvelle et
éternelle alliance. L'Eucharistie
contient en elle cette nouveauté
radicale, qui se propose de nouveau
à nous dans chaque célébration. (19)

L'institution de l'Eucharistie

10. De cette manière, nous sommes
invités à réfléchir sur l'institution de
l'Eucharistie au cours de la dernière
Cène. Cela se produit dans le
contexte d'un repas rituel qui
constituait le mémorial de
l'événement fondateur du peuple
d'Israël: la libération de l'esclavage
en Égypte. Ce repas rituel, lié à
l'immolation des agneaux (cf. Ex 12,
1-28.43-51), était la mémoire du
passé, mais en même temps cette
mémoire était aussi prophétique,
c'est-à-dire annonce d'une libération
future. En effet, le peuple avait fait
l'expérience du fait que cette
libération n'avait pas été définitive,
parce que son histoire était encore



trop marquée par l'esclavage et par
le péché. Le mémorial de l'antique
libération s'ouvrait ainsi à la
question et à l'attente d'une sagesse
plus profonde, plus radicale, plus
universelle et plus définitive. C'est
dans ce contexte que Jésus introduit
la nouveauté de son offrande. Dans
la prière de louange, la Berakah, il ne
remercie pas le Père uniquement
pour les événements de l'histoire
passée, mais aussi pour son «
exaltation ». En instituant le
sacrement de l'Eucharistie, Jésus
anticipe et intègre le Sacrifice de la
croix et la victoire de la résurrection.
Dans le même temps, il se révèle
comme le véritable agneau immolé,
prévu dans le dessein du Père dès
avant la création du monde, ainsi
qu'il est écrit dans la première Lettre
de Pierre (cf. 1, 18-20). En situant
l'offrande de lui-même dans ce
contexte, Jésus rend manifeste la
signification salvifique de sa mort et
de sa résurrection, mystère qui



devient ainsi une réalité qui
renouvelle l'histoire et le cosmos tout
entier. L'institution de l'Eucharistie
montre en effet que cette mort, en soi
violente et absurde, est devenue en
Jésus un acte suprême d'amour et
pour l'humanité une libération
définitive du mal.

Figura transit in veritatem

11. De cette façon, Jésus insère son
novum radical au sein de l'antique
repas sacrificiel juif. Pour nous
chrétiens, il n'est plus nécessaire de
répéter ce repas. Comme le disent
justement les Pères, figura transit in
veritatem: ce qui annonçait les
réalités futures a désormais laissé
place à la vérité elle-même. L'ancien
rite s'est accompli et il est
définitivement dépassé à travers
l'offrande d'amour du Fils de Dieu
incarné. La nourriture de la vérité, le
Christ immolé pour nous, dat figuris
terminum. (20) Par son



commandement « Faites cela en
mémoire de moi » (Lc 22, 19; 1 Co 11,
25), il nous demande de
correspondre à son offrande et de la
représenter sacramentellement. Par
ces paroles, le Seigneur exprime
donc, pour ainsi dire, le désir que son
Église, née de son sacrifice, accueille
ce don, développant, sous la conduite
de l'Esprit Saint, la forme liturgique
du Sacrement. En effet, le mémorial
de son offrande parfaite ne consiste
pas dans la simple répétition de la
dernière Cène, mais précisément
dans l'Eucharistie, c'est-à-dire dans la
nouveauté radicale du culte chrétien.
Jésus nous a ainsi laissé la mission
d'entrer dans son « heure ». «
L'Eucharistie nous attire dans l'acte
d'offrande de Jésus. Nous ne
recevons pas seulement le Logos
incarné de manière statique, mais
nous sommes entraînés dans la
dynamique de son offrande ». (21) Il
« nous attire en lui ». (22) La
conversion substantielle du pain et



du vin en son corps et en son sang
met dans la création le principe d'un
changement radical, comme une
sorte de « fission nucléaire », pour
utiliser une image qui nous est bien
connue, portée au plus intime de
l'être, un changement destiné à
susciter un processus de
transformation de la réalité, dont le
terme ultime sera la transfiguration
du monde entier, jusqu'au moment
où Dieu sera tout en tous (cf. 1 Co 15,
28).

L'Esprit Saint et l'Eucharistie Jésus
et l'Esprit Saint

12. Par sa parole et par le pain et le
vin, le Seigneur lui-même nous a
offert les éléments essentiels du culte
nouveau. L'Église, son Épouse, est
appelée à célébrer le banquet
eucharistique jour après jour en
mémoire de lui. Elle inscrit ainsi le
sacrifice rédempteur de son Époux
dans l'histoire des hommes et elle le



rend présent sacramentellement
dans toutes les cultures. Ce grand
mystère est célébré dans les formes
liturgiques que l'Église, sous la
conduite de l'Esprit Saint, développe
dans le temps et dans l'espace. (23) À
ce propos, il est nécessaire de
réveiller en nous la conscience du
rôle décisif exercé par l'Esprit Saint
dans le développement de la forme
liturgique et dans
l'approfondissement des mystères
divins. Le Paraclet, premier don fait
aux croyants, (24) agissant déjà dans
la création (cf. Gn 1, 2), est
pleinement présent dans toute
l'existence du Verbe incarné: Jésus
Christ, en effet, est conçu de la Vierge
Marie par l'action de l'Esprit Saint
(cf. Mt1, 18; Lc 1, 35); au début de son
ministère public, sur les rives du
Jourdain, il le voit descendre sur lui
sous la forme d'une colombe (cf. Mt3,
16 et par.); par ce même Esprit, il
agit, il parle et il exulte (cf. Lc 10, 21);
et c'est en Lui qu'il peut s'offrir lui-



même (cf. He 9, 14). Dans ce qu'on
appelle les « discours d'adieu »,
rapportés par Jean, Jésus met
clairement en relation le don de sa
vie dans le mystère pascal avec le
don de l'Esprit aux siens (cf. Jn 16, 7).
Une fois ressuscité, portant dans sa
chair les signes de sa passion, il peut
répandre l'Esprit (cf. Jn 20, 22),
rendant les siens participants de sa
mission elle- même (cf. Jn 20, 21). Ce
sera alors l'Esprit qui enseignera
toutes choses aux disciples et qui leur
rappellera tout ce que le Christ a dit
(cf. Jn 14, 26), parce qu'il lui revient,
en tant qu'Esprit de vérité (cf. Jn 15,
26), d'introduire les disciples dans la
vérité tout entière (cf. Jn 16, 13).
Dans le récit des Actes, l'Esprit
descend sur les Apôtres réunis en
prière avec Marie, au jour de la
Pentecôte (cf. 2, 1-4), et il les remplit
de force en vue de leur mission
d'annoncer la Bonne Nouvelle à tous
les peuples. C'est donc en vertu de
l'action de l'Esprit que le Christ lui-



même demeure présent et agissant
dans son Église, à partir du centre
vital qu'est l'Eucharistie.

Esprit Saint et célébration
eucharistique

13. Sur cet arrière-fond, on
comprend le rôle décisif de l'Esprit
Saint dans la célébration
eucharistique et en particulier en
référence à la transsubstantiation.
Les Pères de l'Église en ont une très
forte conscience. Dans ses
Catéchèses, saint Cyrille de Jérusalem
rappelle que nous « invoquons Dieu
miséricordieux pour qu'il envoie son
Esprit Saint sur les oblats qui sont
exposés, afin qu'Il transforme le pain
en corps du Christ et le vin en sang
du Christ. Ce que l'Esprit Saint touche
est sanctifié et transformé totalement
». (25) Saint Jean Chrysostome
souligne aussi que le prêtre invoque
l'Esprit Saint quand il célèbre le
Sacrifice: (26) comme Élie, le



ministre – dit-il – attire l'Esprit Saint
afin que, « la grâce descendant sur la
victime, les âmes de tous
s'enflamment par elle ». (27) Une
conscience plus claire de la richesse
de l'anaphore est d'autant plus
nécessaire pour la vie spirituelle des
fidèles: avec les paroles prononcées
par le Christ lors de la dernière Cène,
elle contient l'épiclèse, en tant
qu'invocation au Père pour qu'il
fasse descendre le don de l'Esprit
afin que le pain et le vin deviennent
le corps et le sang de Jésus Christ et
que « la communauté tout entière
devienne toujours davantage Corps
du Christ ». (28) L'Esprit, invoqué par
le célébrant sur les offrandes du pain
et du vin posés sur l'autel, est le
même qui réunit les fidèles « en un
seul corps », faisant d'eux une
offrande spirituelle agréable au Père.
(29)

Eucharistie et Église Eucharistie,
principe causal de l'Église



14. À travers le Sacrement de
l'Eucharistie, Jésus fait entrer les
fidèles dans son « heure »; il nous
montre ainsi le lien qu'il a voulu
entre lui et nous, entre sa personne
et l'Église. En effet, le Christ lui-
même, dans le Sacrifice de la croix, a
engendré l'Église comme son épouse
et son corps. Les Pères de l'Église ont
médité longuement sur la relation
entre l'origine d'Ève, issue du côté
d'Adam endormi (cf. Gn 2, 21-23), et
celle de la nouvelle Ève, l'Église, née
du côté du Christ, immergé dans le
sommeil de la mort: de son côté
transpercé, raconte Jean, il sortit du
sang et de l'eau (cf. Jn 19, 34),
symbole des sacrements. (30) Un
regard contemplatif vers « celui
qu'ils ont transpercé » (Jn 19, 37)
nous conduit à considérer le lien
causal qui existe entre le sacrifice du
Christ, l'Eucharistie et l'Église.
L'Église, en effet, « vit de l'Eucharistie
». (31) Puisqu'en elle se rend présent
le sacrifice rédempteur du Christ, on



doit avant tout reconnaître qu'« aux
origines mêmes de l'Église, il y a une
influence causale de l'Eucharistie ».
(32) L'Eucharistie est le Christ qui se
donne à nous, en nous édifiant
continuellement comme son corps.
Par conséquent, dans la relation
circulaire suggestive entre
l'Eucharistie qui édifie l'Église et
l'Église elle-même qui fait
l'Eucharistie, (33) la causalité
première est celle qui est exprimée
dans la première formule: l'Église
peut célébrer et adorer le mystère du
Christ présent dans l'Eucharistie
justement parce que le Christ lui-
même s'est donné en premier à elle
dans le Sacrifice de la croix. La
possibilité, pour l'Église, de « faire »
l'Eucharistie est complètement
enracinée dans l'offrande que le
Christ lui a faite de lui-même. Nous
découvrons ici aussi un aspect
convaincant de la formule de saint
Jean: « Il nous a aimés le premier » (1
Jn 4, 19). Ainsi, dans chaque



célébration, nous confessons nous
aussi le primat du don du Christ.
L'influence causale de l'Eucharistie à
l'origine de l'Église révèle en
définitive l'antériorité non seulement
chronologique mais également
ontologique du fait qu'il nous a aimés
« le premier ». Il est pour l'éternité
celui qui nous aime le premier.

Eucharistie et communion
ecclésiale

15. L'Eucharistie est donc
constitutive de l'être et de l'agir de
l'Église. C'est pourquoi l'Antiquité
chrétienne désignait par la même
expression, Corpus Christi, le corps
né de la Vierge Marie, le Corps
eucharistique et le Corps ecclésial du
Christ. (34) Cette donnée bien
présente dans la tradition nous aide
à faire grandir en nous la conscience
du caractère inséparable du Christ et
de l'Église. Le Seigneur Jésus, en
s'offrant lui-même pour nous en



sacrifice, a annoncé à l'avance dans
ce don, de manière efficace, le
mystère de l'Église. Il est significatif
que la deuxième prière
eucharistique, en invoquant le
Paraclet, formule en ces termes la
prière pour l'unité de l'Église: « Qu'en
ayant part au corps et au sang du
Christ, nous soyons rassemblés par
l'Esprit Saint en un seul corps ». Ce
passage fait bien comprendre
comment la res du Sacrement de
l'Eucharistie est l'unité des fidèles
dans la communion ecclésiale.
L'Eucharistie se montre ainsi à la
racine de l'Église comme mystère de
communion. (35)

Le Serviteur de Dieu Jean-Paul II,
dans son Encyclique Ecclesia de
Eucharistia, avait déjà attiré
l'attention sur la relation entre
Eucharistie et communio. Il a parlé
du mémorial du Christ comme de « la
plus haute manifestation
sacramentelle de la communion dans



l'Église ». (36) L'unité de la
communion ecclésiale se révèle
concrètement dans les communautés
chrétiennes et elle se renouvelle dans
l'action eucharistique qui les unit et
qui les différencie en Églises
particulières, « in quibus et ex quibus
una et unica Ecclesia catholica
exsistit ». (37) C'est justement la
réalité de l'unique Eucharistie
célébrée dans chaque diocèse autour
de l'Évêque qui nous fait comprendre
comment les Églises particulières
elles- mêmes subsistent inet ex
Ecclesia. En effet, « l'unicité et
l'indivisibilité du Corps eucharistique
du Seigneur impliquent l'unicité de
son Corps mystique, qui est l'Église
une et indivisible. C'est à partir de
son centre eucharistique que se
réalise l'ouverture nécessaire de
toute communauté qui célèbre, de
toute Église particulière: en se
laissant attirer par les bras ouverts
du Seigneur, on s'insère dans son
Corps, unique et sans division ». (38)



C'est pourquoi, dans la célébration de
l'Eucharistie, tout fidèle se trouve
dans son Église, c'est-à-dire dans
l'Église du Christ. Dans cette
perspective eucharistique, comprise
de manière appropriée, la
communion ecclésiale se révèle être,
par nature, une réalité catholique.
(39) Souligner cette racine
eucharistique de la communion
ecclésiale peut aussi contribuer
efficacement au dialogue
œcuménique avec les Églises et avec
les Communautés ecclésiales qui ne
sont pas en pleine communion avec
le Siège de Pierre. En effet,
l'Eucharistie établit de manière
objective un lien d'unité fort entre
l'Église catholique et les Églises
orthodoxes, qui ont conservé la
nature authentique et entière du
mystère de l'Eucharistie. Dans le
même temps, le relief donné au
caractère ecclésial de l'Eucharistie
peut aussi devenir un élément
privilégié du dialogue avec les



Communautés issues de la Réforme.
(40)

Eucharistie et sacrements
Sacramentalité de l'Église

16. Le Concile Vatican II a rappelé
que, « quant aux autres sacrements
et à tous les ministères ecclésiaux et
aux œuvres d'apostolat, ils sont
étroitement liés à l'Eucharistie et
ordonnés à elle. La très sainte
Eucharistie contient en effet
l'ensemble des biens spirituels de
l'Église, à savoir le Christ lui-même,
notre Pâque, le pain vivant, qui par
sa Chair, vivifiée et vivifiante par
l'Esprit Saint, procure la vie aux
hommes, et les invite et les conduit à
s'offrir eux-mêmes, à offrir leurs
travaux et toutes les choses créées,
en union avec lui ». (41) Cette
relation intime de l'Eucharistie avec
les autres sacrements et avec
l'existence chrétienne est comprise à
sa racine quand on contemple le



mystère de l'Église elle-même comme
sacrement. (42) À ce sujet, le Concile
Vatican II a affirmé que « l'Église est,
dans le Christ, en quelque sorte le
sacrement, c'est-à-dire, le signe et
l'instrument de l'union intime avec
Dieu et de l'unité de tout le genre
humain ». (43) Comme dit saint
Cyprien, en tant que « peuple qui tire
son unité de l'unité du Père et du Fils
et de l'Esprit Saint », (44) elle est
sacrement de la communion
trinitaire.

Le fait que l'Église soit « sacrement
universel du salut » (45) montre
comment l'économie sacramentelle
détermine en définitive la manière
par laquelle le Christ, unique
Sauveur, rejoint par l'Esprit notre
existence dans ses spécificités
propres. L'Église se reçoit et en
même temps s'exprimedans les sept
sacrements par lesquels la grâce de
Dieu influence concrètement
l'existence des fidèles, afin que toute



leur vie, rachetée par le Christ,
devienne un culte rendu à Dieu.
Dans cette perspective, je désire ici
souligner quelques éléments, mis en
évidence par les Pères synodaux, qui
peuvent aider à saisir la relation de
tous les sacrements avec le Mystère
eucharistique.

I. Eucharistie et initiation
chrétienne Eucharistie, plénitude
de l'initiation chrétienne

17. Si l'Eucharistie est véritablement
source et sommet de la vie et de la
mission de l'Église, il s'ensuit avant
tout que le chemin de l'initiation
chrétienne a pour point de référence
la possibilité d'accéder à ce
sacrement. À ce sujet, comme l'ont
dit les Pères synodaux, nous devons
nous demander si, dans nos
communautés chrétiennes, le lien
étroit entre le Baptême, la
Confirmation et l'Eucharistie est
suffisamment perçu. (46) Il ne faut



jamais oublier, en effet, que nous
sommes baptisés et confirmés en vue
de l'Eucharistie. Une telle donnée
implique un engagement dans le but
de favoriser, dans la pratique
pastorale, une compréhension plus
unifiée du parcours de l'initiation
chrétienne. Le sacrement du
Baptême, par lequel nous avons été
conformés au Christ, (47) incorporés
à l'Église et établis fils de Dieu,
constitue la porte d'entrée à tous les
sacrements. Par lui, nous sommes
insérés dans l'unique Corps du Christ
(cf. 1 Co 12, 13), peuple sacerdotal.
Cependant, c'est la participation au
Sacrifice eucharistique qui
perfectionne en nous ce qui est
donné dans le Baptême. Les dons de
l'Esprit sont aussi donnés pour
l'édification du Corps du Christ (1 Co
12) et pour un plus grand témoignage
évangélique dans le monde. (48) Par
conséquent, la sainte Eucharistie
porte l'initiation chrétienne à sa
plénitude et elle se situe comme le



centre et la fin de toute la vie
sacramentelle. (49)

L'ordre des sacrements de
l'initiation

18. À cet égard, il est nécessaire de
porter attention à la question de
l'ordre des sacrements de l'initiation.
Dans l'Église, il existe des traditions
différentes. Une telle diversité se
manifeste avec évidence dans les
traditions ecclésiales de l'Orient, (50)
et dans la pratique occidentale elle-
même en ce qui concerne l'initiation
des adultes, (51) par rapport à celle
des enfants. (52) Néanmoins, de telles
différences ne sont pas proprement
d'ordre dogmatique, mais de nature
pastorale. Concrètement, il est
nécessaire de vérifier quelle pratique
peut en réalité aider au mieux les
fidèles à mettre au centre le
sacrement de l'Eucharistie, comme
réalité vers laquelle tend toute
l'initiation. En étroite collaboration



avec les Dicastères compétents de la
Curie romaine, les Conférences
épiscopales vérifieront l'efficacité des
parcours actuels d'initiation, afin
que, par l'action éducative de nos
communautés, le chrétien soit aidé à
mûrir toujours davantage, en
parvenant à donner à sa vie une
authentique assise eucharistique, de
sorte qu'il soit en mesure de rendre
raison de son espérance d'une
manière adaptée à notre temps (cf. 1
P 3, 15).

Initiation, communauté ecclésiale
et famille

19. Il faut toujours se rappeler que
toute l'initiation chrétienne est un
chemin de conversion à parcourir
avec l'aide de Dieu et en relation
constante avec la communauté
ecclésiale, soit quand un adulte
demande à entrer dans l'Église,
comme cela arrive dans les milieux
de première évangélisation ou dans



de nombreux milieux sécularisés,
soit quand les parents demandent les
sacrements pour leurs enfants. À ce
sujet, je désire surtout attirer
l'attention sur la relation entre
initiation chrétienne et famille. Dans
l'action pastorale, on doit toujours
associer la famille chrétienne au
parcours d'initiation. Recevoir le
Baptême, la Confirmation et
s'approcher pour la première fois de
l'Eucharistie sont des moments
décisifs non seulement pour la
personne qui les reçoit mais aussi
pour toute sa famille, qui doit être
soutenue dans sa tâche éducative par
la communauté ecclésiale dans ses
diverses composantes. (53) Je
voudrais ici souligner l'importance
de la première communion. Pour de
très nombreux fidèles, ce jour reste
justement gravé dans la mémoire
comme le premier moment où,
même si c'est encore de manière
élémentaire, ils ont perçu
l'importance de la rencontre



personnelle avec Jésus. La pastorale
paroissiale doit mettre en valeur de
manière appropriée une occasion
aussi significative.

II. Eucharistie et Sacrement de la
Réconciliation Leur lien
intrinsèque

20. Les Pères synodaux ont justement
affirmé que l'amour de l'Eucharistie
conduit aussi à apprécier toujours
plus le sacrement de la
Réconciliation. (54) À cause du lien
entre ces sacrements, une
authentique catéchèse à l'égard du
sens de l'Eucharistie ne peut être
séparée de la proposition d'un
chemin pénitentiel (cf. 1 Co 11,
27-29). Nous constatons assurément
que, à notre époque, les fidèles se
trouvent immergés dans une culture
qui tend à effacer le sens du péché,
(55) favorisant un comportement
superficiel qui porte à oublier la
nécessité d'être dans la grâce de Dieu



pour s'approcher dignement de la
communion sacramentelle. (56) En
réalité, perdre la conscience du
péché entraîne toujours aussi une
certaine superficialité dans la
compréhension de l'amour de Dieu
lui-même. Il est très utile de rappeler
aux fidèles ces éléments qui, dans le
rite de la Messe, explicitent la
conscience de leur péché et,
simultanément, de la miséricorde de
Dieu. (57) En outre, la relation entre
Eucharistie et Réconciliation nous
rappelle que le péché n'est jamais
une réalité exclusivement
individuelle; il comporte toujours
également une blessure au sein de la
communion ecclésiale, dans laquelle
nous sommes insérés par le Baptême.
C'est pourquoi la Réconciliation,
comme le disaient les Pères de
l'Église, est laboriosus quidam
baptismus, (58) soulignant de cette
façon que l'issue du chemin de
conversion est aussi le
rétablissement de la pleine



communion ecclésiale, qui se
manifeste par le fait de s'approcher à
nouveau de l'Eucharistie. (59)

Quelques points d'attention
pastorale

21. Le Synode a rappelé qu'il est du
devoir pastoral de l'Évêque de
promouvoir dans son diocèse la
détermination de revenir à une
pédagogie de la conversion qui naît
de l'Eucharistie et d'encourager les
fidèles à la confession fréquente.
Tous les prêtres se consacreront avec
générosité, application et
compétence à l'administration du
sacrement de la Réconciliation. (60)
À ce sujet, on doit prêter attention à
ce que les confessionnaux, dans nos
églises, soient bien visibles et
expressifs du sens de ce Sacrement.
Je demande aux Pasteurs de veiller
attentivement à la célébration du
sacrement de la Réconciliation, en
réservant la pratique de l'absolution



générale exclusivement aux cas
prévus, (61) la forme personnelle
étant la seule forme ordinaire. (62)
Face à la nécessité de redécouvrir le
pardon sacramentel, qu'il y ait
toujours dans tous les diocèses un
Pénitencier. (63) Enfin, dans la
nouvelle prise de conscience de la
relation entre Eucharistie et
Réconciliation, une pratique sage et
équilibrée de l'indulgence, gagnée
pour soi-même ou pour les défunts,
peut être d'une aide utile. Par elle, on
obtient « la rémission devant Dieu de
la peine temporelle due pour les
péchés dont la faute est déjà effacée
». (64) L'usage des indulgences nous
aide à comprendre que, par nos
seules forces, nous serions
incapables de réparer le mal commis
et que les péchés de chacun portent
tort à toute la communauté; par
ailleurs, la pratique de l'indulgence,
impliquant non seulement la
doctrine des mérites infinis du
Christ, mais aussi celle de la



communion des saints, nous dit «
combien intime est le lien qui nous
unit entre nous dans le Christ, et
combien la vie surnaturelle de
chacun peut servir aux autres ». (65)
Puisque sa forme elle-même prévoit,
parmi les conditions, le recours à la
confession et à la communion
sacramentelle, sa pratique peut
soutenir efficacement les fidèles sur
le chemin de la conversion et dans la
découverte du caractère central de
l'Eucharistie dans la vie chrétienne.

III. Eucharistie et Onction des
malades

22. Jésus n'a pas seulement envoyé
ses disciples pour guérir les malades
(cf. Mt 10, 8; Lc 9, 2; 10, 9), mais il a
aussi institué pour eux un Sacrement
spécifique: l'Onction des malades.
(66) La Lettre de Jacques atteste déjà
la présence de ce geste sacramentel
dans la première communauté
chrétienne (cf. 5, 14-16). Si



l'Eucharistie montre que les
souffrances et la mort du Christ ont
été transformées en amour, l'Onction
des malades, de son côté, associe la
personne qui souffre à l'offrande que
le Christ a faite de lui-même pour le
salut de tous, de sorte qu'elle aussi
puisse, dans le mystère de la
communion des saints, participer à
la rédemption du monde. La relation
entre ces sacrements se manifeste
également face à l'aggravation de la
maladie: « À ceux qui vont quitter
cette vie, l'Église offre, en plus de
l'Onction des malades, l'Eucharistie
comme viatique ». (67) Dans le
passage vers le Père, la communion
au Corps et au Sang du Christ se
manifeste comme semence de vie
éternelle et puissance de
résurrection: « Qui mange ma chair
et boit mon sang a la vie éternelle et
moi, je le ressusciterai au dernier
jour » (Jn 6, 54). Puisque le Saint
Viatique ouvre au malade la
plénitude du mystère pascal, il est



nécessaire d'en assurer la pratique.
(68) L'attention et le soin pastoral
envers ceux qui sont malades
rejaillissent sûrement en bénéfice
spirituel pour toute la communauté,
sachant que ce que nous aurons fait
au plus petit, nous l'aurons fait à
Jésus lui-même (cf. Mt 25, 40).

IV. Eucharistie et Sacrement de
l'Ordre In persona Christi capitis

23. Le lien intrinsèque entre
Eucharistie et Sacrement de l'Ordre
découle des paroles mêmes de Jésus
au Cénacle: « Faites ceci en mémoire
de moi » (Lc 22, 19). En effet, Jésus, à
la veille de sa mort, a institué
l'Eucharistie et fondé en même temps
le sacerdoce de la Nouvelle Alliance.
Il est prêtre, victime et autel:
médiateur entre Dieu le Père et le
peuple (cf. He 5, 5-10), victime
d'expiation (cf. 1 Jn 2, 2; 4, 10) qui
s'offre elle-même sur l'autel de la
croix. Personne ne peut dire « ceci



est mon corps » et « ceci est la coupe
de mon sang » si ce n'est au nom et
en la personne du Christ, unique
souverain prêtre de la nouvelle et
éternelle Alliance (cf. He 8-9). Au
cours d'autres assemblées, le Synode
des Évêques avait déjà abordé le
sujet du ministère ordonné, soit pour
ce qui regarde l'identité du
ministère, (69) soit pour la formation
des candidats. (70) En cette
circonstance, à la lumière du
dialogue intervenu au sein de
l'assemblée synodale, je tiens à
rappeler quelques points relatifs au
rapport entre Sacrement de
l'Eucharistie et Sacrement de l'Ordre.
Il est avant tout nécessaire de
rappeler que le lien entre l'Ordre
sacré et l'Eucharistie est visible
précisément dans la Messe présidée
par l'Évêque ou par le prêtre au nom
du Christ-Tête

La doctrine de l'Église fait de
l'ordination sacerdotale la condition



indispensable pour la célébration
valide de l'Eucharistie. (71) En effet, «
dans le service ecclésial du ministre
ordonné, c'est le Christ lui-même qui
est présent à son Église en tant que
Tête de son Corps, Pasteur de son
troupeau, grand prêtre du sacrifice
rédempteur ». (72) De façon certaine,
le ministre ordonné « agit aussi au
nom de toute l'Église lorsqu'il
présente à Dieu la prière de l'Église
et surtout lorsqu'il offre le sacrifice
eucharistique ». (73) Il est donc
nécessaire que les prêtres aient
conscience que, dans tout leur
ministère, ils ne doivent jamais se
mettre au premier plan, eux-mêmes
ou leurs opinions, mais Jésus Christ.
Toute tentative de se poser soi-même
comme protagoniste de l'action
liturgique contredit l'identité
sacerdotale. Le prêtre est plus que
jamais serviteur et il doit s'engager
continuellement à être le signe qui,
en tant qu'instrument docile entre les
mains du Christ, renvoie à Lui. Cela



se traduit particulièrement dans
l'humilité avec laquelle le prêtre
guide l'action liturgique, dans
l'obéissance au rite, en y adhérant de
cœur et d'esprit, en évitant tout ce
qui pourrait donner l'impression
d'une initiative propre inopportune.
Je recommande donc au clergé
d'approfondir toujours la conscience
de son ministère eucharistique
comme humble service rendu au
Christ et à son Église. Le sacerdoce,
comme le disait saint Augustin, est
amoris officium, (74) est l'office du
bon pasteur, qui offre sa vie pour ses
brebis (cf. Jn 10, 14-15).

Eucharistie et célibat sacerdotal

24. Les Pères synodaux ont voulu
souligner que le sacerdoce
ministériel requiert, à travers
l'ordination, l'entière configuration
au Christ. Tout en respectant les
pratiques différentes et la tradition
orientale, il convient de rappeler le



sens profond du célibat sacerdotal,
justement considéré comme une
richesse inestimable et confirmé
aussi dans la pratique orientale pour
les candidats à l'épiscopat. Dans un
tel choix, en effet, le dévouement qui
conforme le prêtre au Christ et
l'offrande exclusive de lui-même
pour le Règne de Dieu trouvent une
expression particulière. (75) Le fait
que le Christ lui-même, prêtre pour
l'éternité, ait vécu sa mission
jusqu'au Sacrifice de la croix dans
l'état de virginité constitue le point
de référence sûr pour recueillir le
sens de la tradition de l'Église latine
sur cette question. Il n'est donc pas
suffisant de comprendre le célibat
sacerdotal en termes purement
fonctionnels. En réalité, il est une
conformation particulière au style de
vie du Christ lui-même. Ce choix est
avant tout sponsal; il est
identification au cœur du Christ
Époux, qui donne sa vie pour son
Épouse. Unie à la grande tradition



ecclésiale, au Concile Vatican II (76)
et aux Souverains Pontifes mes
prédécesseurs, (77) je redis la beauté
et l'importance d'une vie sacerdotale
vécue dans le célibat comme signe
exprimant le don de soi total et
exclusif au Christ, à l'Église et au
Règne de Dieu, et j'en confirme donc
le caractère obligatoire pour la
tradition latine. Le célibat sacerdotal
vécu avec maturité, joie et
dévouement est une très grande
bénédiction pour l'Église et pour la
société elle-même.

Manque de prêtres et pastorale des
vocations

25. À propos du lien entre Sacrement
de l'Ordre et Eucharistie, le Synode
s'est arrêté sur la situation difficile
qui apparaît dans divers diocèses
lorsqu'on doit faire face à la pénurie
de prêtres. Cela se produit non
seulement dans certaines zones de
première évangélisation, mais



également dans de nombreux pays
de longue tradition chrétienne. Une
plus juste répartition des prêtres
contribuera certainement à la
solution du problème. Un travail de
large sensibilisation est donc
nécessaire. Les Évêques
impliqueront dans les nécessités
pastorales les Instituts de Vie
consacrée et les nouvelles réalités
ecclésiales, dans le respect de leur
charisme propre, et ils solliciteront
tous les membres du clergé à une
plus grande disponibilité pour servir
l'Église là où il en est besoin, même
au prix de sacrifices. (78) En outre,
au cours du Synode, on a aussi
discuté des attentions pastorales à
mettre en œuvre pour favoriser,
surtout chez les jeunes, l'ouverture
intérieure à la vocation sacerdotale.
Une telle situation ne peut trouver de
solution par de simples moyens
pragmatiques. Il faut éviter que les
Évêques, poussés par des
préoccupations fonctionnelles bien



compréhensibles à cause du manque
de prêtres, n'effectuent pas le
discernement vocationnel qui
convient et qu'ils admettent à la
formation spécifique et à l'ordination
des candidats qui ne possèdent pas
les caractéristiques nécessaires pour
le service sacerdotal. (79) Un clerc
qui n'est pas suffisamment formé,
admis à l'ordination sans le
discernement requis, pourra
difficilement offrir un témoignage
capable de susciter chez les autres le
désir de répondre avec générosité à
l'appel du Christ. En réalité, la
pastorale vocationnelle doit
impliquer toute la communauté
chrétienne dans toutes ses
composantes. (80) Évidemment, ce
large travail pastoral comprend
également la sensibilisation des
familles, souvent indifférentes si ce
n'est ouvertement opposées à
l'hypothèse de la vocation
sacerdotale. Qu'elles s'ouvrent avec
générosité au don de la vie et qu'elles



éduquent leurs enfants à être
disponibles à la volonté de Dieu. En
résumé, il faut surtout avoir le
courage de proposer aux jeunes la
radicalité de la vie à la suite du
Christ, en en montrant l'attrait.

Gratitude et espérance

26. Enfin, il est nécessaire d'avoir
plus de foi et d'espérance en
l'initiative divine. Même si, dans
certaines régions, on enregistre une
pénurie de prêtres, on ne doit jamais
douter du fait que le Christ continue
d'appeler des hommes qui,
abandonnant toute autre activité, se
consacrent totalement à la
célébration des saints Mystères, à la
prédication de l'Évangile et au
ministère pastoral. En cette
circonstance, je souhaite me faire
l'écho de la gratitude de toute l'Église
pour les Évêques et les prêtres, qui
remplissent leur mission avec un
dévouement et un zèle fidèles.



Naturellement, ce remerciement de
l'Église s'adresse aussi aux diacres, à
qui sont imposées les mains « non
pour le sacerdoce mais pour le
service ». (81) Comme l'a
recommandé l'Assemblée du Synode,
j'adresse un remerciement spécial
aux prêtres fidei donum, qui, avec
compétence et généreux
dévouement, construisent la
communauté en lui annonçant la
Parole de Dieu et en lui partageant le
Pain de la vie, sans épargner leurs
forces dans le service de la mission
de l'Église. (82) Il faut remercier Dieu
pour les nombreux prêtres qui ont
souffert jusqu'au sacrifice de leur vie
pour servir le Christ. En eux, par
l'éloquence des faits, se révèle ce que
signifie être prêtre jusqu'au bout. Il
s'agit de témoignages émouvants qui
peuvent inspirer beaucoup de jeunes
à suivre le Christ à leur tour et à
donner leur vie pour les autres,
trouvant ainsi la vie véritable.



V. Eucharistie et Mariage
Eucharistie, sacrement sponsal

27. L'Eucharistie, sacrement de la
charité, fait apparaître un rapport
particulier avec l'amour entre
l'homme et la femme, unis par le
mariage. Approfondir ce lien est une
nécessité propre à notre temps. (83)
Le Pape Jean-Paul II a eu plusieurs
fois l'occasion d'affirmer le caractère
sponsal de l'Eucharistie et son
rapport particulier avec le Sacrement
du Mariage: « L'Eucharistie est le
sacrement de notre rédemption. C'est
le sacrement de l'Époux, de l'Épouse
». (84) Du reste, « toute la vie
chrétienne porte le signe de l'amour
sponsal du Christ et de l'Église. Déjà
le Baptême, qui fait entrer dans le
peuple de Dieu, est un mystère
nuptial: c'est pour ainsi dire le bain
de noces qui précède le banquet des
noces, l'Eucharistie ». (85)
L'Eucharistie fortifie d'une manière
inépuisable l'unité et l'amour



indissoluble de tout mariage
chrétien. En lui, en vertu du
sacrement, le lien conjugal est
intrinsèquement relié à l'unité
eucharistique entre le Christ époux
et l'Église épouse (cf. Ep 5, 31-32). Le
consentement mutuel que mari et
femme échangent dans le Christ, et
qui fait d'eux une communauté de
vie et d'amour, a lui aussi une
dimension eucharistique. En effet,
dans la théologie paulinienne,
l'amour sponsal est le signe
sacramentel de l'amour du Christ
pour son Église, un amour qui a son
point culminant dans la croix,
expression de ses « noces » avec
l'humanité et, en même temps,
origine et centre de l'Eucharistie.
Voilà pourquoi l'Église manifeste une
proximité spirituelle particulière à
tous ceux qui ont fondé leur famille
sur le sacrement de Mariage. (86) La
famille – Église domestique (87) – est
une cellule primordiale de la vie de
l'Église, en particulier pour son rôle



décisif concernant l'éducation
chrétienne des enfants. (88) Dans ce
contexte, le Synode a recommandé
aussi de reconnaître la mission
particulière de la femme dans la
famille et dans la société, une
mission qui doit être défendue,
sauvegardée et promue. (89) Son
identité d'épouse et de mère
constitue une réalité imprescriptible
qui ne doit jamais être dévaluée.

Eucharistie et unicité du mariage

28. C'est précisément à la lumière de
cette relation intrinsèque entre
mariage, famille et Eucharistie qu'il
est possible de considérer certains
problèmes pastoraux. Le lien fidèle,
indissoluble et exclusif qui unit le
Christ et l'Église, et qui trouve son
expression sacramentelle dans
l'Eucharistie, est en relation avec le
donné anthropologique originel par
lequel l'homme doit être uni de
manière définitive à une seule



femme et réciproquement (cf. Gn 2,
24;Mt 19, 5). Sur cet arrière-fond de
pensées, le Synode des Évêques a
étudié le thème des pratiques
pastorales concernant ceux qui
entendent l'annonce de l'Évangile,
provenant de cultures où se pratique
la polygamie. Ceux qui se trouvent
dans une telle situation et qui
s'ouvrent à la foi chrétienne doivent
être aidés pour intégrer leur projet
humain dans la nouveauté radicale
du Christ. Au cours du catéchuménat,
le Christ les rejoint dans leur
condition spécifique et il les appelle à
la pleine vérité de l'amour, passant à
travers les renoncements
nécessaires, en vue de la communion
ecclésiale parfaite. L'Église les
accompagne par une pastorale pleine
de douceur et en même temps de
fermeté, (90) en leur montrant
surtout la lumière qui, venant des
mystères chrétiens, se reflète sur la
nature et sur les désirs humains.



Eucharistie et indissolubilité du
mariage

29. Si l'Eucharistie exprime le
caractère irréversible de l'amour de
Dieu pour son Église dans le Christ,
on comprend pourquoi elle implique,
en relation au sacrement de Mariage,
l'indissolubilité à laquelle tout
véritable amour ne peut qu'aspirer.
(91) L'attention pastorale que le
Synode a réservée aux situations
douloureuses dans lesquelles se
trouvent de nombreux fidèles qui,
après avoir célébré le sacrement de
Mariage, ont divorcé et contracté une
nouvelle union, est donc plus que
justifiée. Il s'agit d'un problème
pastoral épineux et complexe, une
vraie plaie du contexte social actuel,
qui touche de manière croissante les
milieux catholiques eux-mêmes. Par
amour de la vérité, les Pasteurs sont
obligés de bien discerner les diverses
situations, pour aider spirituellement
de la façon la plus appropriée les



fidèles concernés. (92) Le Synode des
Évêques a confirmé la pratique de
l'Église, fondée sur la Sainte Écriture
(cf. Mc 10, 2-12), de ne pas admettre
aux sacrements les divorcés
remariés, parce que leur état et leur
condition de vie contredisent
objectivement l'union d'amour entre
le Christ et l'Église, qui est signifiée et
mise en œuvre dans l'Eucharistie.
Toutefois, les divorcés remariés,
malgré leur situation, continuent
d'appartenir à l'Église, qui les suit
avec une attention spéciale, désirant
qu'ils développent, autant que
possible, un style de vie chrétien, par
la participation à la Messe, mais sans
recevoir la Communion, par l'écoute
de la Parole de Dieu, par l'adoration
eucharistique et la prière, par la
participation à la vie de la
communauté, par le dialogue
confiant avec un prêtre ou un guide
spirituel, par le dévouement à la
charité vécue et les œuvres de



pénitence, par l'engagement dans
l'éducation de leurs enfants.

Là où surgissent des doutes légitimes
sur la validité du Mariage
sacramentel qui a été contracté, il
convient d'entreprendre ce qui est
nécessaire pour en vérifier le bien-
fondé. Il faut aussi s'assurer, dans le
plein respect du droit canonique, (93)
de la présence sur le territoire de
tribunaux ecclésiastiques, de leur
caractère pastoral, de leur
fonctionnement correct et rapide.
(94) Il importe qu'il y ait, dans
chaque diocèse, un nombre suffisant
de personnes préparées pour le bon
fonctionnement des tribunaux
ecclésiastiques. Je rappelle que « c'est
une obligation grave que le travail
institutionnel de l'Église réalisé dans
les tribunaux soit rendu toujours
plus proche des fidèles ». (95) Il est
cependant nécessaire d'éviter de
comprendre la préoccupation
pastorale comme si elle était en



opposition avec le droit. On doit
plutôt partir du présupposé que le
point fondamental de rencontre
entre le droit et la pastorale est
l'amour de la vérité: cette dernière
en effet n'est jamais abstraite, mais «
elle s'intègre dans l'itinéraire humain
et chrétien de tout fidèle ». (96)
Enfin, là où la nullité du lien
matrimonial n'est pas reconnue et où
des conditions objectives rendent de
fait la vie commune irréversible,
l'Église encourage ces fidèles à
s'engager à vivre leur relation selon
les exigences de la Loi de Dieu,
comme amis, comme frère et sœur;
ils pourront ainsi s'approcher de la
table eucharistique, avec les
attentions prévues par la pratique
éprouvée de l'Église. Un tel chemin,
pour qu'il soit possible et qu'il porte
du fruit, doit être soutenu par l'aide
des pasteurs et par des initiatives
ecclésiales appropriées, en évitant,
dans tous les cas, de bénir ces
relations, pour que ne surgissent pas



chez les fidèles des confusions
autour de la valeur du Mariage. (97)

Vu la complexité du contexte culturel
dans lequel vit l'Église dans
beaucoup de pays, le Synode a aussi
recommandé d'avoir le plus grand
soin pastoral pour la formation des
fiancés et pour la vérification
attentive de leurs convictions
concernant les engagements
prescrits pour la validité du
sacrement de Mariage. Un sérieux
discernement à ce sujet pourra éviter
que des élans émotifs ou des raisons
superficielles conduisent les deux
jeunes à assumer des responsabilités
qu'ils ne sauront ensuite honorer.
(98) Le bien que l'Église et la société
tout entière attendent du mariage et
de la famille fondée sur lui est trop
grand pour qu'on ne s'engage pas
totalement dans ce domaine pastoral
spécifique. Mariage et famille sont
des institutions qui doivent être
promues et garanties de toute



équivoque possible quant à leur
vérité, parce que tout dommage qui
leur est causé constitue de fait une
blessure pour la convivialité
humaine comme telle.

Eucharistie et eschatologie
Eucharistie : don à l'homme en
chemin

30. S'il est vrai que les sacrements
sont une réalité qui appartient à
l'Église qui chemine dans l'histoire
(99) vers la pleine manifestation de la
victoire du Christ ressuscité, il est
cependant tout aussi vrai que,
spécialement dans la liturgie
eucharistique, il nous est donné de
goûter l'accomplissement
eschatologique vers lequel tout
homme et toute la création sont en
chemin (cf. Rm 8, 19 s.). L'homme est
créé pour le bonheur véritable et
éternel, que seul l'amour de Dieu
peut donner. Mais notre liberté
blessée s'égarerait s'il n'était pas



possible d'expérimenter dès
maintenant quelque chose de
l'accomplissement à venir. Du reste,
tout homme a besoin, pour pouvoir
cheminer dans la bonne direction,
d'être orienté vers le but final. En
réalité, cette fin ultime est le Christ
Seigneur lui-même, vainqueur du
péché et de la mort, qui se rend
présent à nous de manière spéciale
dans la célébration eucharistique.
Ainsi, tout en étant encore, nous
aussi, « des gens de passage et des
voyageurs » (1 P 2, 11) dans ce
monde, nous participons déjà dans la
foi à la plénitude de la vie
ressuscitée. Le banquet
eucharistique, révélant sa dimension
fortement eschatologique, vient en
aide à notre liberté en chemin.

Le banquet eschatologique

31. Réfléchissant à ce mystère, nous
pouvons dire que, par sa venue, Jésus
s'est mis en rapport avec l'attente



présente dans le peuple d'Israël, dans
l'humanité tout entière et en
définitive dans la création elle-
même. Par le don de lui-même, il a
objectivement inauguré le temps
eschatologique. Le Christ est venu
pour rassembler le peuple de Dieu
dispersé (cf. Jn 11, 52), manifestant
clairement l'intention de rassembler
la communauté de l'alliance, pour
porter à leur achèvement les
promesses de Dieu faites à nos pères
(cf. Jr 23, 3; 31, 10; Lc 1, 55.70). Dans
l'appel des Douze, qu'il faut mettre
en relation avec les douze tribus
d'Israël, et dans le mandat qui leur
est confié lors de la dernière Cène,
avant sa Passion rédemptrice, de
célébrer son mémorial, Jésus a
montré qu'il voulait transférer à
toute la communauté qu'il avait
fondée le devoir d'être, dans
l'histoire, le signe et l'instrument du
rassemblement eschatologique,
inauguré en lui. En toute célébration
eucharistique se réalise donc



sacramentellement le rassemblement
eschatologique du peuple de Dieu. Le
banquet eucharistique est pour nous
une réelle anticipation du banquet
final, annoncé par les prophètes (cf.
Is 25, 6-9) et décrit par le Nouveau
Testament comme « les noces de
l'Agneau » (Ap 19, 7-9), qui doivent se
célébrer dans la joie de la
communion des saints. (100)

Prière pour les défunts

32. La célébration eucharistique, où
nous annonçons la mort du Seigneur
et où nous proclamons sa
résurrection dans l'attente de sa
venue, est le gage de la gloire future
dans laquelle même nos corps seront
glorifiés. Quand nous célébrons le
Mémorial de notre salut, se renforce
en nous l'espérance de la
résurrection de la chair et de la
possibilité de rencontrer de nouveau,
face à face, ceux qui nous ont
précédés, marqués du signe de la foi.



Sur cet arrière-fond, je voudrais
rappeler à tous les fidèles, avec les
Pères synodaux, l'importance de la
prière de suffrage pour les défunts,
en particulier de la célébration de
Messes à leur intention, (101) afin
que, purifiés, ils puissent parvenir à
la vision béatifique de Dieu.
Redécouvrant la dimension
eschatologique inscrite dans
l'Eucharistie, célébrée et adorée,
nous sommes ainsi soutenus dans
notre chemin et confortés dans
l'espérance de la gloire (cf. Rm 5, 2; Tt
2, 13).

L'Eucharistie et la Vierge Marie

33. Le contour de l'existence
chrétienne, appelée à être à chaque
instant un culte spirituel et une
offrande de soi agréable à Dieu,
émerge dans son ensemble du
rapport entre l'Eucharistie et les
autres sacrements, et de la
signification eschatologique des



saints Mystères. Et s'il est vrai que
nous sommes tous encore en chemin
vers le plein accomplissement de
notre espérance, cela n'enlève pas
qu'on puisse reconnaître dès
maintenant avec gratitude que ce
que Dieu nous a donné trouve sa
parfaite réalisation dans la Vierge
Marie, Mère de Dieu et notre Mère:
son Assomption au ciel, corps et âme,
est pour nous signe d'espérance
certaine, en tant qu'elle nous montre
à nous, pèlerins dans le temps, le but
eschatologique que le sacrement de
l'Eucharistie nous fait goûter dès
maintenant.

En Marie très sainte nous voyons
aussi parfaitement actualisée la
modalité sacramentelle par laquelle
Dieu rejoint et engage la créature
humaine dans son initiative
salvifique. De l'Annonciation à la
Pentecôte, Marie de Nazareth
apparaît comme la personne dont la
liberté est totalement disponible à la



volonté de Dieu. Son Immaculée
Conception se révèle précisément
dans sa docilité inconditionnelle à la
Parole divine. La foi obéissante est la
forme que sa vie assume en chaque
instant devant l'action de Dieu.
Vierge à l'écoute, elle vit en pleine
syntonie avec la volonté divine; elle
garde dans son cœur les paroles qui
lui viennent de Dieu et, les
ordonnant comme dans une
mosaïque, elle se prépare à les
comprendre plus profondément (cf.
Lc 2, 19.51); Marie est la grande
Croyante qui, pleine de confiance, se
met entre les mains de Dieu,
s'abandonnant à sa volonté. (102) Ce
mystère s'intensifie jusqu'à parvenir
à son plein achèvement dans la
mission rédemptrice de Jésus.
Comme l'a affirmé le Concile Vatican
II, « la bienheureuse Vierge, elle
aussi, avança dans son pèlerinage de
foi, et elle a gardé fidèlement son
union avec son Fils jusqu'à la croix,
au pied de laquelle, non sans un



dessein divin, elle se tint debout (cf.
Jn 19, 25), compatissant vivement
avec son Fils unique, s'associant d'un
cœur maternel à son sacrifice et
donnant le consentement de son
amour à l'immolation de la victime
née d'elle; et finalement, elle a été
donnée par le Christ Jésus lui-même,
mourant sur la croix, comme mère
au disciple, par ces paroles: “Femme,
voici ton fils” ». (103) De
l'Annonciation à la Croix, Marie est
celle qui accueille la Parole faite
chair en elle et qui va jusqu'à se taire
dans le silence de la mort. C'est elle,
enfin, qui reçoit dans ses bras le
corps livré, désormais inanimé, de
Celui qui vraiment a aimé les siens «
jusqu'au bout » (Jn 13, 1).

C'est pourquoi, chaque fois que dans
la liturgie eucharistique nous nous
approchons du Corps et du Sang du
Christ, nous nous tournons
également vers elle qui a accueilli
pour toute l'Église le sacrifice du



Christ, en y adhérant pleinement. Les
Pères synodaux ont justement
affirmé que « Marie inaugure la
participation de l'Église au sacrifice
du Rédempteur ». (104) Elle est
l'Immaculée qui accueille
inconditionnellement le don de Dieu
et, de cette façon, elle est associée à
l'œuvre du salut. Marie de Nazareth,
icône de l'Église naissante, nous
montre que chacun de nous est
appelé à accueillir le don que Jésus
fait de lui-même dans l'Eucharistie.

DEUXIÈME PARTIE : EUCHARISTIE,
MYSTÈRE À CÉLÉBRER

« Amen, amen, je vous le dis : ce n'est
pas Moïse qui vous a donné le pain
venu du ciel ; c'est mon Père qui vous
donne le vrai pain venu du ciel » (Jn
6, 32)

Lex orandi e lex credendi

34. Le Synode des Évêques a
beaucoup réfléchi sur la relation



intrinsèque entre foi eucharistique et
célébration, mettant en évidence le
lien entre lex orandi et lex credendi,
et soulignant le primat de l'action
liturgique. Il est nécessaire de vivre
l'Eucharistie comme mystère de la foi
authentiquement célébré, dans la
conscience claire que « l'intellectus
fidei est toujours originellement en
rapport avec l'action liturgique de
l'Église ». (105) Dans cette
perspective, la réflexion théologique
ne peut jamais faire abstraction de
l'ordre sacramentel institué par le
Christ lui-même. D'autre part,
l'action liturgique ne peut jamais être
considérée d'une manière générique,
indépendamment du mystère de la
foi. En effet, la source de notre foi et
de la liturgie eucharistique est le
même événement: le don que le
Christ fait de lui-même dans le
Mystère pascal.

Beauté et liturgie



35 La relation entre mystère auquel
on croit et mystère que l'on célèbre
se manifeste d'une façon particulière
dans la valeur théologique et
liturgique de la beauté. En effet, la
liturgie, comme du reste la
Révélation chrétienne, a un lien
intrinsèque avec la beauté: elle est
veritatis splendor. Dans la liturgie
resplendit le Mystère pascal par
lequel le Christ lui-même nous attire
à lui et nous appelle à la communion.
En Jésus, comme saint Bonaventure
aimait à le dire, nous contemplons la
beauté et la splendeur des origines.
(106) L'attribut auquel nous faisons
référence n'est pas pur esthétisme,
mais modalité par laquelle la vérité
de l'amour de Dieu, manifesté dans le
Christ, nous rejoint, nous fascine et
nous emporte, nous faisant sortir de
nous-mêmes et nous attirant ainsi
vers notre vocation véritable:
l'amour. (107) Déjà dans la création,
Dieu se laisse entrevoir dans la
beauté et dans l'harmonie du cosmos



(cf. Sg 13, 5; Rm 1, 19-20). Dans
l'Ancien Testament, nous trouvons
aussi des signes remarquables de la
splendeur de la puissance de Dieu,
qui se manifeste par sa gloire à
travers les prodiges réalisés au
milieu du peuple élu (cf. Ex 14; 16,
10; 24, 12- 18; Nb 14, 20-23). Dans le
Nouveau Testament, cette épiphanie
de beauté s'accomplit de manière
définitive dans la révélation de Dieu
en Jésus Christ: (108) il est la pleine
manifestation de la gloire divine.
Dans la glorification du Fils, la gloire
du Père resplendit et elle se
communique (cf. Jn 1, 14; 8, 54; 12,
28; 17, 1). Toutefois, cette beauté n'est
pas une simple harmonie de formes;
celui qui est « beau, comme aucun
des enfants des hommes » (Ps 45 [44],
3) est aussi mystérieusement celui
qui « n'était ni beau ni brillant pour
attirer nos regards » (Is 53, 2). Jésus
Christ nous montre que la vérité de
l'amour sait transfigurer aussi le
mystère obscur de la mort dans la



lumière rayonnante de la
résurrection. Ici, la splendeur de la
gloire de Dieu dépasse toute beauté
présente dans le monde. La beauté
véritable est l'amour de Dieu, qui
s'est définitivement révélé à nous
dans le mystère pascal.

La beauté de la liturgie fait partie de
ce mystère; elle est expression très
haute de la gloire de Dieu et elle
constitue, en un sens, le Ciel qui vient
sur la terre. Le mémorial du sacrifice
rédempteur porte en lui-même les
traits de la beauté de Jésus dont
Pierre, Jacques et Jean ont donné
témoignage quand le Maître, en
marche vers Jérusalem, voulut être
transfiguré devant eux (cf. Mc 9, 2).
Par conséquent, la beauté n'est pas
un facteur décoratif de l'action
liturgique; elle en est plutôt un
élément constitutif, en tant qu'elle est
un attribut de Dieu lui-même et de sa
révélation. Tout cela doit nous
rendre conscients de l'attention que



nous devons avoir afin que l'action
liturgique resplendisse selon sa
nature propre.

La célébration eucharistique,
œuvre du « Christus totus » 
Christus totus in capite et in
corpore

36. La beauté intrinsèque de la
liturgie a pour sujet propre le Christ
ressuscité et glorifié dans l'Esprit
Saint, qui inclut l'Église dans son
action. (109) Dans cette perspective,
il est très suggestif de se rappeler les
paroles de saint Augustin qui
décrivent de manière efficace la
dynamique de foi propre à
l'Eucharistie. Le grand saint
d'Hippone, en faisant justement
référence au Mystère eucharistique,
fait apparaître que le Christ lui-
même nous assimile à lui: « Ce pain
que vous voyez sur l'autel, sanctifié
par la parole de Dieu, est le corps du
Christ. La coupe, ou mieux encore ce



que la coupe contient, sanctifié par
les paroles de Dieu, est le sang du
Christ. Par ces signes, le Christ
Seigneur a voulu nous confier son
corps et son sang, qu'il a répandu
pour nous, pour la rémission des
péchés. Si vous les avez bien reçus,
vous êtes vous-mêmes celui que vous
avez reçu ». (110) Par conséquent, «
nous sommes devenus, non
seulement des chrétiens, mais le
Christ lui-même ». (111) Par là, nous
pouvons contempler la mystérieuse
action de Dieu qui comporte l'unité
profonde entre nous et le Seigneur
Jésus: « Le Christ n'est pas dans la
tête sans être dans le corps, le Christ
est tout entier dans la tête et dans le
corps ». (112)

L'Eucharistie et le Christ ressuscité

37. Puisque la liturgie eucharistique
est essentiellement actio Dei dont
nous sommes participants en Jésus
par l'Esprit, son fondement n'est pas



à la disposition de notre arbitraire et
il ne peut subir la pression des
modes du moment. L'irréfutable
affirmation de saint Paul vaut aussi
dans ce cas: « Les fondations,
personne ne peut en poser d'autres
que celles qui existent déjà: ces
fondations, c'est Jésus Christ » (1 Co
3, 11). L'Apôtre des Nations nous
assure encore, pour ce qui est de
l'Eucharistie, qu'il ne nous
communique pas une doctrine
personnelle, mais ce que lui-même a
reçu (cf. 1 Co 11, 23). La célébration
de l'Eucharistie implique, en effet, la
Tradition vivante. L'Église célèbre le
Sacrifice eucharistique en obéissance
au commandement du Christ, à
partir de l'expérience du Ressuscité
et de l'effusion de l'Esprit Saint. Pour
cette raison, la communauté
chrétienne se réunit depuis les
origines pour la fractio panis, le Jour
du Seigneur. Le dimanche, jour où le
Christ est ressuscité d'entre les morts,
est aussi le premier jour de la



semaine, celui en qui la tradition
vétéro-testamentaire voyait le
commencement de la création. Le
jour de la création est désormais
devenu le jour de la « création
nouvelle », le jour de notre libération
où nous faisons mémoire du Christ
mort et ressuscité. (113)

Ars celebrandi

38. Au cours des travaux du Synode,
on a recommandé à de nombreuses
reprises la nécessité de dépasser
toute séparation possible entre l'ars
celebrandi, à savoir l'art de bien
célébrer, et la participation pleine,
active et fructueuse de tous les
fidèles. En effet, le premier moyen de
favoriser la participation du peuple
de Dieu au Rite sacré est la
célébration appropriée du Rite lui-
même. L'ars celebrandi est la
meilleure condition pour une
actuosa participatio. (114) L'ars
celebrandi découle de l'obéissance



fidèle aux normes liturgiques dans
leur totalité, puisque c'est justement
cette façon de célébrer qui a assuré,
depuis 2000 ans, la vie de foi de tous
les croyants, qui sont appelés à vivre
la célébration en tant que peuple de
Dieu, sacerdoce royal, nation sainte
(cf. 1 P 2, 4-5.9). (115)

L'Évêque, liturge par excellence

39. S'il est vrai que le peuple de Dieu
tout entier participe à la Liturgie
eucharistique, cependant, en relation
avec un ars celebrandi correct, une
tâche indéniable revient à ceux qui
ont reçu le sacrement de l'Ordre.
Évêques, prêtres et diacres, chacun
selon son degré, doivent considérer
la célébration comme leur principal
devoir. (116) Cela concerne avant
tout l'Évêque diocésain: en effet, en
tant que « premier dispensateur des
mystères de Dieu dans l'Église
particulière qui lui est confiée, il est
le guide, le promoteur et le gardien



de toute la vie liturgique ». (117) Tout
cela est décisif pour la vie de l'Église
particulière non seulement du fait
que la communion avec l'Évêque est
la condition pour que toute
célébration sur son territoire soit
légitime, mais aussi parce qu'il est
lui-même le liturge par excellence de
son Église. (118) Il lui revient de
sauvegarder l'unité unanime des
célébrations dans son diocèse.
L'Évêque doit donc faire en sorte «
que les prêtres, les diacres et les
fidèles comprennent toujours plus le
sens authentique des rites et des
textes liturgiques et qu'ils soient
ainsi conduits à une célébration de
l'Eucharistie active et fructueuse ».
(119) J'exhorte en particulier à faire
tout ce qui est nécessaire pour que
les célébrations liturgiques présidées
par l'Évêque dans l'Église cathédrale
se déroulent dans le plein respect de
l'ars celebrandi, afin qu'elles puissent
être considérées comme le modèle



pour toutes les églises présentes sur
le territoire. (120)

Le respect des livres liturgiques et
de la richesse des signes

40. En soulignant l'importance de
l'ars celebrandi, on met par
conséquent en lumière la valeur des
normes liturgiques. (121) L'ars
celebrandidoit favoriser le sens du
sacré et l'utilisation des formes
extérieures qui éduquent à un tel
sens, comme par exemple l'harmonie
du rite, des vêtements liturgiques, de
l'ameublement et du lieu sacré. Là où
les prêtres et les responsables de la
pastorale liturgique s'emploient à
faire connaître les livres liturgiques
et les normes liturgiques en vigueur,
mettant en évidence les grandes
richesses de la Présentation générale
du Missel romain et de la
Présentation des Lectures de la
Messe, la célébration eucharistique
en tire profit. Dans les communautés



ecclésiales, on croit peut-être déjà les
connaître et pouvoir porter un
jugement éclairé sur elles, mais,
souvent, il n'en est pas ainsi. En
réalité, ces textes contiennent des
richesses qui conservent et qui
expriment la foi et le chemin du
peuple de Dieu au long des deux
millénaires de son histoire. Pour un
ars celebrandi correct, il est tout
aussi important d'être attentif à
toutes les formes de langage prévues
par la liturgie: parole et chant, gestes
et silences, mouvements du corps,
couleurs liturgiques des vêtements.
En effet, la liturgie possède de par sa
nature une variété de registres de
communication qui lui permettent de
parvenir à intégrer tout l'être
humain. La simplicité des gestes et la
sobriété des signes, effectués dans
l'ordre et dans les moments prévus,
communiquent et impliquent plus
que le caractère artificiel d'ajouts
inopportuns. L'attention et
l'obéissance à la structure propre du



rite, tout en exprimant la
reconnaissance du caractère de don
de l'Eucharistie, manifestent la
volonté du ministre d'accueillir, avec
une docile gratitude, ce don
ineffable.

L'art au service de la célébration

41. Le lien profond entre la beauté et
la liturgie doit nous rendre attentifs à
toutes les expressions artistiques
mises au service de la célébration.
(122) Un aspect important de l'art
sacré est certainement l'architecture
des églises, (123) dans lesquelles doit
ressortir l'unité entre les éléments
constitutifs du chœur: autel, crucifix,
tabernacle, ambon, siège. À ce
propos, on doit garder présent à
l'esprit que l'architecture sacrée a
pour but d'offrir à l'Église qui célèbre
les mystères de la foi, en particulier
l'Eucharistie, l'espace le plus adapté
au déroulement approprié de son
action liturgique. (124) En effet, la



nature du temple chrétien est définie
par l'action liturgique elle-même, qui
implique le rassemblement des
fidèles (ecclesia), qui sont les pierres
vivantes du temple (cf. 1 P 2, 5).

Ce même principe vaut pour tout
l'art sacré en général, spécialement
la peinture et la sculpture, dans
lequel l'iconographie religieuse doit
être orientée vers la mystagogie
sacramentelle. Une connaissance
approfondie des formes que l'art
sacré a su produire tout au long des
siècles peut être d'une grande aide
pour les personnes qui, face aux
architectes et aux artistes, ont la
responsabilité de la commande
d'œuvres artistiques liées à l'action
liturgique. Il est donc indispensable
que dans la formation des
séminaristes et des prêtres soit
incluse, comme discipline
importante, l'histoire de l'art, avec
une référence spéciale aux édifices
du culte à la lumière des normes



liturgiques. En définitive, il est
nécessaire qu'en tout ce qui concerne
l'Eucharistie, on ait le goût de la
beauté. On devra donc respecter et
soigner aussi les vêtements
liturgiques, le mobilier, les vases
sacrés, afin que, reliés entre eux de
façon organique et ordonnée, ils
entretiennent la vénération pour le
mystère de Dieu, qu'ils manifestent
l'unité de la foi et qu'ils renforcent la
dévotion. (125)

Le chant liturgique

42. Dans l'ars celebrandi, le chant
liturgique occupe une place
importante. (126) Saint Augustin a
raison, lorsqu'il affirme dans un
sermon célèbre : « L'homme nouveau
sait quel est le cantique nouveau.
Chanter, c'est exprimer sa joie et, si
nous y pensons avec un peu plus
d'attention, c'est exprimer son amour
». (127) Le peuple de Dieu rassemblé
pour la célébration chante les



louanges de Dieu. L'Église, dans son
histoire bimillénaire, a créé et
continue de créer des musiques et
des chants qui constituent un
patrimoine de foi et d'amour qui ne
doit pas être perdu. En réalité, dans
la liturgie nous ne pouvons pas dire
qu'un cantique équivaut à un autre.
À ce sujet, il convient d'éviter
l'improvisation générale ou
l'introduction de genres musicaux
qui ne sont pas respectueux du sens
de la liturgie. En tant qu'élément
liturgique, le chant doit s'intégrer
dans la forme propre de la
célébration. (128) Par conséquent,
tout – dans le texte, dans la mélodie,
dans l'exécution – doit correspondre
au sens du mystère célébré, aux
différents moments du rite et aux
temps liturgiques. (129) Enfin, tout
en tenant compte des diverses
orientations et des diverses
traditions très louables, je désire que,
comme les Pères synodaux l'ont
demandé, le chant grégorien, (130)



en tant que chant propre de la
liturgie romaine, (131) soit valorisé
de manière appropriée.

La structure de la célébration
eucharistique

43. Après avoir rappelé les éléments
essentiels de l'ars celebrandi qui sont
apparus dans les travaux synodaux,
je voudrais attirer l'attention de
manière plus spécifique sur quelques
parties de la structure de la
célébration eucharistique, qui
nécessitent, en notre temps, un soin
particulier, afin de demeurer fidèles
à l'intention profonde du renouveau
liturgique voulu par le Concile
Vatican II, en continuité avec toute la
grande tradition ecclésiale.

Unité intrinsèque de l'action
liturgique

44. Avant tout, il est nécessaire de
réfléchir à l'unité intrinsèque du rite
de la Messe. Il convient d'éviter que,



dans les catéchèses ou dans les
modalités de la célébration, on laisse
paraître une vision juxtaposée des
deux parties du rite. Liturgie de la
Parole et liturgie eucharistique – mis
à part les rites d'introduction et de
conclusion – « sont si étroitement
liées entre elles qu'elles forment un
acte unique du culte ». (132) En effet,
il existe un lien intrinsèque entre la
Parole de Dieu et l'Eucharistie. En
écoutant la Parole de Dieu, la foi naît
ou se renforce (cf. Rm 10, 17); dans
l'Eucharistie, le Verbe fait chair se
donne à nous comme nourriture
spirituelle. (133) Ainsi, « des deux
tables de la Parole de Dieu et du
Corps du Christ, l'Église reçoit et offre
aux fidèles le Pain de vie ». (134) Par
conséquent, on doit constamment
garder à l'esprit que la Parole de
Dieu, lue par l'Église et annoncée
dans la liturgie, conduit à
l'Eucharistie comme à sa fin
naturelle.



La liturgie de la Parole

45. Avec le Synode, je souhaite que la
liturgie de la Parole soit toujours
dûment préparée et vécue. Je
recommande donc vivement que,
dans les liturgies, on porte une
grande attention à la proclamation
de la Parole de Dieu par des lecteurs
bien préparés. Nous ne devons
jamais oublier que « lorsqu'on lit
dans l'Église la sainte Écriture, c'est
Dieu lui-même qui parle à son
peuple, et c'est le Christ, présent dans
sa parole, qui annonce son Évangile
». (135) Si les circonstances le
requièrent, on peut penser à
quelques mots d'introduction qui
aident les fidèles à en avoir une
conscience renouvelée. La Parole de
Dieu, pour être bien comprise, doit
être écoutée et accueillie dans un
esprit ecclésial et dans la conscience
de son unité avec le Sacrement de
l'Eucharistie. En effet, la Parole que
nous annonçons et que nous



écoutons est le Verbe fait chair (cf. Jn
1, 14) et elle fait intrinsèquement
référence à la personne du Christ et à
la modalité sacramentelle de sa
permanence. Le Christ ne parle pas
dans le passé mais dans notre
présent, comme il est lui-même
présent dans l'action liturgique. Sur
cet arrière-fond sacramentel de la
révélation chrétienne, (136) la
connaissance et l'étude de la Parole
de Dieu nous permettent d'apprécier,
de célébrer et de mieux vivre
l'Eucharistie. Là aussi se révèle dans
toute sa vérité l'affirmation selon
laquelle « l'ignorance des Écritures
est l'ignorance du Christ ». (137)

Dans ce but, il est nécessaire qu'on
aide les fidèles à apprécier les trésors
de la Sainte Écriture présents dans le
lectionnaire au moyen d'initiatives
pastorales, de célébrations de la
Parole et de la lecture priante (lectio
divina). En outre, qu'on n'oublie pas
de promouvoir les formes de prière



confirmées par la tradition: la
Liturgie des Heures, surtout les
Laudes, les Vêpres, les Complies, de
même que les Vigiles. La prière des
Psaumes, les lectures bibliques et
celles de la grande tradition
présentées dans l'Office divin
peuvent conduire à une expérience
approfondie de l'événement du
Christ et de l'économie du salut, qui
peut à son tour enrichir la
compréhension et la participation à
la célébration eucharistique. (138)

L'homélie

46. En relation avec l'importance de
la Parole de Dieu, il est nécessaire
d'améliorer la qualité de l'homélie.
En effet, elle « fait partie de l'action
liturgique »; (139) elle a pour
fonction de favoriser une
compréhension plus large et plus
efficace de la Parole de Dieu dans la
vie des fidèles. C'est pourquoi les
ministres ordonnés doivent «



préparer l'homélie avec soin, en se
basant sur une connaissance
appropriée de la Sainte Écriture ».
(140) On évitera les homélies
générales et abstraites. Je demande
en particulier aux ministres de faire
en sorte que l'homélie mette la
Parole de Dieu proclamée en étroite
relation avec la célébration
sacramentelle (141) et avec la vie de
la communauté, en sorte que la
Parole de Dieu soit réellement
soutien et vie de l'Église. (142) Que
l'on garde donc présent à l'esprit le
but catéchétique et exhortatif de
l'homélie. Il paraît opportun, à partir
du lectionnaire triennal, de proposer
aux fidèles, avec discernement, des
homélies thématiques qui, tout au
long de l'année liturgique, traiteront
les grands thèmes de la foi
chrétienne, puisant à ce qui est
proposé avec autorité par le
Magistère dans les quatre « piliers »
du Catéchisme de l'Église catholique
et dans le récent Abrégé: la



profession de foi, la célébration du
mystère chrétien, la vie dans le
Christ, la prière chrétienne. (143)

La présentation des dons

47. Les Pères synodaux ont aussi
attiré l'attention sur la présentation
des dons. Il ne s'agit pas simplement
d'une sorte de « pause » entre la
liturgie de la Parole et la liturgie
eucharistique. Cela supprimerait,
entre autres, le sens de l'unique rite
composé de deux parties liées entre
elles. Dans ce geste humble et simple,
se manifeste, en réalité, une
signification très grande: dans le
pain et dans le vin que nous
apportons à l'autel, toute la création
est assumée par le Christ
Rédempteur pour être transformée
et présentée au Père. (144) Dans cette
perspective, nous portons aussi à
l'autel toute la souffrance et toute la
douleur du monde, dans la certitude
que tout est précieux aux yeux de



Dieu. Ce geste, pour être vécu dans sa
signification authentique, n'a pas
besoin d'être amplifié par des
complications inopportunes. Il
permet de mettre en valeur la
participation que Dieu demande à
l'homme, dès les origines, pour
porter à son accomplissement
l'œuvre divine en lui et pour donner
ainsi un sens plénier au travail
humain, qui, par la célébration
eucharistique, est uni au sacrifice
rédempteur du Christ.

La prière eucharistique

48. La prière eucharistique est « le
centre et le sommet de toute la
célébration ». (145) Son importance
mérite d'être soulignée de manière
appropriée. Les différentes prières
eucharistiques contenues dans le
Missel nous sont parvenues par la
Tradition vivante de l'Église et elles
se caractérisent par une richesse
théologique et spirituelle



inépuisable. Les fidèles doivent être
en mesure de l'apprécier. La
Présentation générale du Missel
romain nous aide à le faire, nous
rappelant les éléments
fondamentaux de chaque prière
eucharistique: action de grâce,
acclamation, épiclèse, récit de
l'institution, consécration, anamnèse,
offrande, intercession et doxologie
finale. (146) En particulier, la
spiritualité eucharistique et la
réflexion théologique sont mises en
lumière si l'on contemple la profonde
unité dans l'anaphore entre
l'invocation de l'Esprit Saint et le
récit de l'institution, (147) où «
s'accomplit le sacrifice que le Christ
lui-même institua à la dernière Cène
». (148) En effet, « par des
invocations particulières, l'Église
invoque la puissance de l'Esprit
Saint, pour que les dons offerts par
les hommes soient consacrés, c'est-à-
dire deviennent le Corps et le Sang
du Christ, et pour que la victime sans



tache, que l'on reçoit dans la
communion, contribue au salut de
ceux qui vont y participer ». (149)

Le geste de paix

49. L'Eucharistie est par nature
Sacrement de la paix. Cette
dimension du Mystère eucharistique
trouve dans la célébration liturgique
une expression spécifique par le rite
de l'échange de la paix. C'est sans
aucun doute un signe de grande
valeur (cf. Jn 14, 27). À notre époque,
si terriblement éprouvée par le poids
des conflits, ce geste prend, même du
point de vue de la sensibilité
commune, un relief particulier en ce
que l'Église considère toujours plus
comme sa tâche propre, à savoir
d'implorer du Seigneur le don de la
paix et de l'unité pour elle-même et
pour la famille humaine tout entière.
La paix est certainement une
aspiration irrépressible, présente
dans le cœur de chacun. L'Église se



fait la voix de la demande de paix et
de réconciliation qui monte de
l'esprit de toute personne de bonne
volonté, en la faisant se tourner vers
Celui qui « est notre paix » (Ep 2, 14)
et qui peut réconcilier peuples et
personnes, même là où les tentatives
humaines échouent. À partir de tout
cela, on comprend l'intensité avec
laquelle le rite de la paix est ressenti
dans la Célébration liturgique. À ce
propos, durant le Synode des
Évêques, il a paru toutefois opportun
de modérer ce geste, qui peut
prendre des expressions excessives,
suscitant un peu de confusion dans
l'assemblée juste avant la
Communion. Il est bon de rappeler
que la sobriété nécessaire pour
maintenir un climat adapté à la
célébration, par exemple en limitant
l'échange de la paix avec la personne
la plus proche, n'enlève rien à la
haute valeur du geste. (150)



Distribution et réception de
l'Eucharistie

50. Un autre moment de la
célébration auquel il est nécessaire
de faire référence concerne la
distribution et la réception de la
sainte Communion. Je demande à
tous, en particulier aux ministres
ordonnés et aux personnes qui,
préparées de manière appropriée et
en cas de réelle nécessité, sont
autorisées à exercer le ministère de
la distribution de l'Eucharistie, de
faire leur possible pour que le geste,
dans sa simplicité, corresponde à sa
valeur de rencontre personnelle avec
le Seigneur Jésus dans le Sacrement.
Pour ce qui est des prescriptions
pour la pratique correcte, je renvoie
aux documents récemment publiés.
(151) Que toutes les communautés
chrétiennes s'en tiennent fidèlement
aux normes en vigueur, voyant en
elles l'expression de la foi et de
l'amour que tous doivent avoir pour



ce sublime Sacrement. De plus, que
l'on n'omette pas le temps précieux
d'action de grâce après la
Communion: outre l'exécution d'un
chant opportun, il peut aussi être très
utile de se recueillir en silence. (152)

À ce propos, je voudrais attirer
l'attention sur un problème pastoral
qu'il est fréquent de rencontrer de
nos jours. Je fais référence au fait
que, en certaines circonstances,
comme par exemple lors de Messes
célébrées à l'occasion de mariages,
de funérailles ou d'événements
analogues, participent à la
célébration non seulement des
fidèles pratiquants, mais aussi
d'autres qui, malheureusement, ne
s'approchent plus de l'autel depuis
des années, ou qui peut-être se
trouvent dans une situation de vie
qui ne permet pas l'accès aux
sacrements. Il arrive aussi que des
personnes d'autres confessions
chrétiennes ou même d'autres



religions soient présentes. Des
situations similaires se rencontrent
dans des églises qui sont des buts de
visite, surtout dans les grandes villes
d'art. On comprend la nécessité de
trouver alors des moyens brefs et
incisifs pour rappeler à tous le sens
de la communion sacramentelle et
les conditions de sa réception. Là où
se rencontrent des situations dans
lesquelles il n'est pas possible de
garantir la clarté qui s'impose sur le
sens de l'Eucharistie, on doit évaluer
l'opportunité de remplacer la
célébration eucharistique par une
célébration de la Parole de Dieu.
(153)

L'envoi : « Ite, missa est »

51. Je voudrais souligner pour
terminer ce que les Pères synodaux
ont dit sur la salutation du renvoi à
la fin de la célébration eucharistique.
Après la bénédiction, le diacre ou le
prêtre renvoie le peuple avec les



paroles: Ite, missa est. Dans ce salut,
il nous est donné de comprendre le
rapport entre la Messe célébrée et la
mission chrétienne dans le monde.
Dans l'Antiquité, « missa » signifiait
tout simplement « envoi » (dimissio).
Dans l'usage chrétien, ce mot a
trouvé une signification bien plus
profonde. En réalité, l'expression «
envoi » se transforme en « mission ».
Ce salut exprime de manière
synthétique la nature missionnaire
de l'Église. Par conséquent, il est bon
d'aider le peuple de Dieu à
approfondir cette dimension
constitutive de la vie ecclésiale, en
s'inspirant de la liturgie. Dans cette
perspective, pour la prière sur le
peuple et pour la bénédiction finale,
il peut être utile de disposer de textes
dûment approuvés, qui expliquent ce
lien. (154)

Actuosa participatio Participation
authentique



52. Le Concile Vatican II avait
opportunément voulu un
développement particulier de la
participation active, pleine et
fructueuse du peuple de Dieu tout
entier à la célébration eucharistique.
(155) Le renouveau mis en œuvre au
cours de ces années a bien
certainement favorisé des progrès
notables dans la direction souhaitée
par les Pères conciliaires. Nous ne
devons pas cependant nous cacher
qu'une certaine incompréhension,
précisément sur le sens de cette
participation, s'est parfois
manifestée. Il convient par
conséquent de dire clairement que,
par ce mot, on n'entend pas faire
référence à une simple attitude
extérieure durant la célébration. En
réalité, la participation active
souhaitée par le Concile doit être
comprise en termes plus substantiels,
à partir d'une plus grande conscience
du mystère qui est célébré et de sa
relation avec l'existence quotidienne.



Demeure encore totalement valable
la recommandation de la
Constitution conciliaire
Sacrosanctum Concilium qui
exhortait les fidèles à ne pas assister
à la liturgie eucharistique « comme
des spectateurs étrangers et muets »,
mais à participer « de façon
consciente, pieuse et active à l'action
sacrée ». (156) Développant la
réflexion, le Concile poursuivait: que
les fidèles « se laissent instruire par
la Parole de Dieu, refassent leurs
forces à la table du Corps du
Seigneur, rendent grâces à Dieu, et
qu'offrant la victime sans tache non
seulement par les mains du prêtre,
mais aussi en union avec lui, ils
apprennent ainsi à s'offrir eux-
mêmes et soient conduits de jour en
jour, par le Christ Médiateur, à la
perfection de l'unité avec Dieu et de
l'unité entre eux ». (157)

Participation et ministère
sacerdotal



53. La beauté et l'harmonie de
l'action liturgique trouvent une
expression significative dans l'ordre
par lequel chacun est appelé à
participer de manière active. Cela
comporte la reconnaissance des
différents rôles hiérarchiques
présents dans la célébration elle-
même. Il est utile de rappeler que la
participation active à la célébration
ne coïncide pas en soi avec
l'accomplissement d'un ministère
particulier. Surtout, une confusion
qui serait engendrée par l'incapacité
de distinguer, dans la communion
ecclésiale, les diverses tâches qui
reviennent à chacun, ne sert pas la
cause de la participation active des
fidèles. (158) Il est en particulier
nécessaire que soient clarifiées les
tâches spécifiques du prêtre. Ce
dernier est de manière
irremplaçable, comme l'atteste la
Tradition de l'Église, celui qui préside
la célébration eucharistique tout
entière, depuis le salut initial jusqu'à



la bénédiction finale. En vertu de
l'Ordre sacré qu'il a reçu, il
représente Jésus Christ, chef de
l'Église et, selon son mode propre, il
représente aussi l'Église elle-même.
(159) Toute célébration de
l'Eucharistie est en effet dirigée par
l'Évêque, « soit par lui-même, soit par
les prêtres qui le secondent ». (160) Il
est aidé par le diacre, qui accomplit
dans la célébration certains rôles
spécifiques: préparer l'autel et
assister le prêtre, annoncer
l'Évangile, éventuellement faire
l'homélie, proposer aux fidèles les
intentions de la prière universelle,
distribuer l'Eucharistie aux fidèles.
(161) En relation avec ces ministères,
liés au sacrement de l'Ordre, on
trouve aussi d'autres ministères liés
au service liturgique, accomplis de
manière appréciable par des
religieux et par des laïcs formés.
(162)



Célébration eucharistique et
inculturation

54. À partir des affirmations
fondamentales du Concile Vatican II,
l'importance de la participation
active des fidèles au Sacrifice
eucharistique a été plus d'une fois
soulignée. Pour favoriser cette
implication, on peut faire droit à
certains aménagements appropriés
aux divers contextes et aux
différentes cultures. (163) Le fait qu'il
y ait eu certains abus n'entache pas
la clarté de ce principe, qui doit être
maintenu selon les nécessités réelles
de l'Église, qui vit et qui célèbre le
même mystère du Christ dans des
situations culturelles différentes. En
effet, le Seigneur Jésus, précisément
dans le mystère de l'Incarnation,
naissant d'une femme comme
homme parfait (cf. Ga 4, 4), s'est mis
en relation directe non seulement
avec les attentes présentes dans
l'Ancien Testament, mais aussi avec



celles que nourrissent tous les
peuples. De cette façon, il a montré
que Dieu entend nous rejoindre dans
notre contexte de vie. Par
conséquent, pour une participation
plus efficace des fidèles aux saints
Mystères, la poursuite du processus
d'inculturation dans le cadre de la
célébration eucharistique est utile,
compte tenu des possibilités
d'adaptation offertes par la
Présentation générale du Missel
romain, (164) interprétées à la
lumière des critères fixés par la IVe
Instruction de la Congrégation pour
le Culte divin et la Discipline des
Sacrements Varietates legitimae du
25 janvier 1994, (165) et par les
directives exprimées par le Pape
Jean-Paul II dans les exhortations
post-synodales Ecclesia in Africa,
Ecclesia in America, Ecclesia in Asia,
Ecclesia in Oceania, Ecclesia in
Europa. (166) Dans ce but, je
recommande aux Conférences
épiscopales d'agir en favorisant le



juste équilibre entre les critères et les
directives qui existent déjà et les
nouveaux aménagements, (167)
toujours en accord avec le Siège
apostolique.

Conditions personnelles pour une
« actuosa participatio »

55. Considérant le thème de l'actuosa
participatio des fidèles au rite sacré,
les Pères synodaux ont mis aussi en
relief les conditions personnelles
dans lesquelles doit se trouver tout
fidèle pour une participation
fructueuse. (168) L'une d'elles est
assurément l'esprit de constante
conversion qui doit caractériser la
vie de tous les fidèles. On ne peut
attendre une participation active à la
liturgie eucharistique si l'on s'en
approche de manière superficielle,
sans s'interroger auparavant sur sa
propre vie. Le recueillement et le
silence, au moins quelques minutes
avant le début de la liturgie, le jeûne



et, lorsque cela est nécessaire, la
Confession sacramentelle, favorisent,
par exemple, cette disposition
intérieure. Un cœur réconcilié avec
Dieu permet la vraie participation. Il
convient en particulier de rappeler
aux fidèles le fait qu'une actuosa
participatio aux saints Mystères ne
peut pas se réaliser si l'on ne cherche
pas en même temps à prendre une
part active à la vie ecclésiale dans
son intégralité, qui comprend aussi
l'engagement missionnaire de porter
l'amour du Christ dans la société.

Sans aucun doute, la pleine
participation à l'Eucharistie se
réalise quand on s'approche aussi
personnellement de l'autel pour
recevoir la Communion. (169)
Toutefois, on doit veiller à ce que
cette juste affirmation n'introduise
pas parmi les fidèles un certain
automatisme, comme si par le seul
fait de se trouver dans une église
durant la liturgie on avait le droit ou



peut-être même le devoir de
s'approcher de la Table
eucharistique. Quand il n'est pas
possible de s'approcher de la
communion sacramentelle, la
participation à la Messe demeure
cependant nécessaire, valable,
significative et fructueuse. Dans ces
circonstances, il est bon de cultiver le
désir de la pleine union avec le
Christ, par exemple par la pratique
de la communion spirituelle,
rappelée par Jean-Paul II (170) et
recommandée par de Saints maîtres
de vie spirituelle. (171)

Participation des chrétiens non
catholiques

56. Avec le thème de la participation,
nous avons inévitablement à traiter
la question des chrétiens
appartenant à des Églises ou à des
Communautés ecclésiales qui ne sont
pas en pleine communion avec
l'Église catholique. À ce sujet, on doit



dire que, d'une part, le lien
intrinsèque existant entre
l'Eucharistie et l'unité de l'Église nous
fait désirer ardemment le jour où
nous pourrons célébrer la divine
Eucharistie avec tous ceux qui
croient au Christ et exprimer ainsi
visiblement la plénitude de l'unité
que le Christ a voulue pour ses
disciples (cf. Jn 17, 21). D'autre part,
le respect que nous devons au
sacrement du Corps et du Sang du
Christ nous empêche d'en faire un
simple « moyen » à utiliser sans
discrimination pour atteindre cette
unité elle-même. (172) L'Eucharistie,
en effet, ne manifeste pas seulement
notre communion personnelle avec
Jésus Christ, mais elle implique aussi
la pleine communio avec l'Église.
C'est donc là le motif pour lequel
nous demandons, avec souffrance,
mais non sans espérance, aux
chrétiens non catholiques de
comprendre et de respecter notre
conviction qui se réfère à la Bible et à



la Tradition. Nous considérons que la
Communion eucharistique et la
communion ecclésiale sont si
intimement liées que cela rend
généralement impossible, pour les
chrétiens non catholiques, d'accéder
à l'une sans jouir de l'autre. Une
concélébration véritable avec les
ministres d'Églises ou de
Communautés ecclésiales qui ne sont
pas en pleine communion avec
l'Église catholique serait plus encore
privée de sens. Il reste vrai toutefois
qu'en vue du salut éternel, il est
possible d'admettre des chrétiens
non catholiques individuellement à
l'Eucharistie, au sacrement de la
Pénitence et à l'Onction des malades.
Cela suppose cependant de vérifier
qu'il s'agit de situations déterminées
et exceptionnelles selon des
conditions précises. (173) Elles sont
clairement indiquées dans le
Catéchisme de l'Église catholique
(174) et dans son Abrégé. (175) C'est



le devoir de chacun de s'y tenir
fidèlement.

Participation par les moyens de
communication

57. En raison du développement
formidable des moyens de
communication, au cours des
dernières décennies, le mot «
participation » a acquis une
signification plus ample que dans le
passé. Nous reconnaissons tous avec
satisfaction que ces instruments
offrent aussi de nouvelles possibilités
pour la célébration eucharistique.
(176) Cela requiert des agents
pastoraux de ce secteur une
préparation spécifique et un vif sens
de la responsabilité. En effet, la
Messe transmise à la télévision prend
inévitablement un certain caractère
d'exemplarité. On doit donc être
particulièrement attentif à ce que la
célébration, non seulement se
déroule dans des lieux dignes et bien



préparés, mais respecte les normes
liturgiques.

Enfin, pour ce qui concerne la valeur
de la participation à la Messe, rendue
possible par les moyens de
communication, celui qui assiste à
ces retransmissions doit savoir que,
dans des conditions normales, il ne
satisfait pas au précepte dominical.
En effet, le langage de l'image
représente la réalité, mais il ne la
reproduit pas en elle-même. (177) S'il
est très louable que les personnes
âgées et les malades participent à la
Messe dominicale par les
retransmissions radio-télévisées, on
ne pourrait en dire autant de celui
qui, par ces retransmissions,
voudrait se dispenser de se rendre à
l'église pour participer à la
célébration eucharistique dans
l'assemblée de l'Église vivante.

« Actuosa participatio » des
malades



58. Considérant la condition de ceux
qui, pour des raisons de santé ou
d'âge, ne peuvent pas se rendre dans
les lieux de culte, je voudrais attirer
l'attention de toute la communauté
ecclésiale sur la nécessité pastorale
d'assurer l'assistance spirituelle aux
malades, à ceux qui restent chez eux
ou qui se trouvent à l'hôpital. À
plusieurs reprises au cours du
Synode des Évêques leur condition a
été mentionnée. Il faut faire en sorte
que nos frères et sœurs puissent
s'approcher fréquemment de la
communion sacramentelle.
Renforçant de cette façon leur
relation avec le Christ crucifié et
ressuscité, ils pourront ressentir leur
existence comme pleinement insérée
dans la vie et dans la mission de
l'Église par l'offrande de leur
souffrance en union avec le sacrifice
de notre Seigneur. Une attention
particulière doit être réservée aux
personnes handicapées; là où leur
condition le leur permet, la



communauté chrétienne doit
favoriser leur participation à la
célébration dans le lieu de culte. À ce
propos, on fera en sorte d'enlever des
lieux de culte d'éventuels obstacles
architecturaux qui empêchent l'accès
aux personnes handicapées. Enfin, la
communion eucharistique doit aussi
être assurée, autant que possible, aux
handicapés mentaux, baptisés et
confirmés: ils reçoivent l'Eucharistie
dans la foi également de leur famille
ou de la communauté qui les
accompagne. (178)

L'attention aux prisonniers

59. La tradition spirituelle de l'Église,
se fondant sur une parole précise du
Christ (cf. Mt 25, 36), a reconnu dans
la visite aux prisonniers l'une des
œuvres de miséricorde corporelle.
Les personnes qui se trouvent dans
cette situation ont particulièrement
besoin d'être visitées par le Seigneur
lui-même dans le sacrement de



l'Eucharistie. Faire l'expérience de la
proximité de la communauté
ecclésiale, participer à l'Eucharistie
et recevoir la sainte Communion
dans une période de la vie si
particulière et si douloureuse peut
certainement contribuer à la qualité
de son propre cheminement de foi et
favoriser la pleine réinsertion sociale
de la personne. Interprétant les
désirs exprimés par l'assemblée
synodale, je demande aux diocèses
de faire en sorte que, dans les limites
du possible, il y ait un investissement
approprié de forces dans l'activité
pastorale concernant l'assistance
spirituelle des détenus. (179)

Les migrants et la participation à
l'Eucharistie

60. Abordant le problème des
personnes qui, pour divers motifs,
sont contraintes à laisser leur terre,
le Synode a exprimé sa particulière
gratitude envers ceux qui sont



engagés dans l'assistance pastorale
des migrants. Dans ce contexte, une
attention spécifique doit être portée
aux migrants qui appartiennent aux
Églises catholiques orientales et pour
lesquels, à l'éloignement de chez eux,
s'ajoute la difficulté de ne pas
pouvoir participer à la liturgie
eucharistique selon leur rite
d'appartenance. C'est pourquoi, là où
c'est possible, on doit leur accorder
d'être assistés par des prêtres de leur
rite. En tout cas, je demande aux
Évêques d'accueillir ces frères dans
la charité du Christ. La rencontre
entre fidèles de rites différents peut
aussi devenir une occasion
d'enrichissement mutuel. Je pense en
particulier au bénéfice qui peut
découler, surtout pour le clergé, de la
connaissance des diverses traditions.
(180)

Les grandes concélébrations



61. L'assemblée synodale a pris en
considération la qualité de la
participation dans les grandes
célébrations qui se déroulent dans
des circonstances particulières, où il
y a aussi, en plus d'un grand nombre
de fidèles, beaucoup de prêtres
concélébrants. (181) Il est facile,
d'une part, de reconnaître la valeur
de ces moments, spécialement quand
c'est l'Évêque qui préside entouré de
son presbytérium et des diacres.
D'autre part, en de telles
circonstances, des problèmes
peuvent se poser quant à
l'expression visible de l'unité du
presbytérium, spécialement dans la
prière eucharistique, et quant à la
distribution de la sainte Communion.
On doit éviter que ces grandes
concélébrations ne créent la
dispersion. On pourvoira à cela par
des moyens de coordination
appropriés et en installant le lieu de
culte de manière à permettre aux
prêtres et aux fidèles une



participation pleine et réelle. Il faut
donc se souvenir qu'il s'agit de
concélébrations à caractère
exceptionnel et limitées à des
situations extraordinaires.

La langue latine

62. Ce qui vient d'être dit ne doit pas,
toutefois, cacher la valeur de ces
grandes liturgies. Je pense en ce
moment, en particulier, aux
célébrations qui ont lieu durant des
rencontres internationales,
aujourd'hui toujours plus fréquentes.
Elles doivent justement être mises en
valeur. Pour mieux exprimer l'unité
et l'universalité de l'Église, je
voudrais recommander ce qui a été
suggéré par le Synode des Évêques,
en harmonie avec les directives du
Concile Vatican II: (182) excepté les
lectures, l'homélie et la prière des
fidèles, il est bon que ces célébrations
soient en langue latine; et donc que
soient récitées en latin les prières les



plus connues (183) de la tradition de
l'Église et éventuellement que soient
exécutés des pièces de chant
grégorien. De façon plus générale, je
demande que les futurs prêtres, dès
le temps du séminaire, soient
préparés à comprendre et à célébrer
la Messe en latin, ainsi qu'à utiliser
des textes latins et à utiliser le chant
grégorien; on ne négligera pas la
possibilité d'éduquer les fidèles eux-
mêmes à la connaissance des prières
les plus communes en latin, ainsi
qu'au chant en grégorien de
certaines parties de la liturgie. (184)

Célébrations eucharistiques en
petits groupes

63. Une situation très différente est
créée dans certaines circonstances
pastorales où, justement pour une
participation plus consciente, plus
active et plus fructueuse, les
célébrations en petits groupes sont
favorisées. Tout en reconnaissant la



valeur formatrice sous-jacente à ces
choix, il est nécessaire de préciser
qu'ils doivent être harmonisés avec
l'ensemble de la proposition
pastorale du diocèse. En effet, ces
expériences perdraient leur
caractère pédagogique si elles
donnaient l'impression d'être en
opposition ou en parallèle avec la vie
de l'Église particulière. À ce sujet, le
Synode a souligné quelques critères
auxquels se conformer: les petits
groupes doivent servir à unifier la
communauté, non à la fragmenter;
cela doit trouver confirmation dans
la pratique concrète; ces groupes
doivent favoriser la participation
fructueuse de l'assemblée tout
entière et préserver le plus possible
l'unité de la vie liturgique dans
chaque famille. (185)

Participation intériorisée à la
célébration Catéchèse
mystagogique



64. La grande tradition liturgique de
l'Église nous enseigne qu'en vue
d'une participation fructueuse, il est
nécessaire de s'engager à
correspondre personnellement au
mystère qui est célébré, par
l'offrande à Dieu de sa propre vie,
unie au sacrifice du Christ pour le
salut du monde entier. Pour cette
raison, le Synode des Évêques a
recommandé de s'assurer de l'accord
profond des gestes et des paroles des
fidèles avec leurs dispositions
intérieures. Si cela faisait défaut, nos
célébrations, bien que vivantes,
s'exposeraient à la dérive du
ritualisme. C'est pourquoi il faut
promouvoir une éducation de la foi
eucharistique qui dispose les fidèles
à vivre personnellement ce qu'ils
célèbrent. Face à l'importance
essentielle de cette participatio
personnelle et consciente, quels
peuvent être les instruments de
formation appropriés? À l'unanimité,
les Pères synodaux ont indiqué, à ce



sujet, la voie d'une catéchèse à
caractère mystagogique, qui pousse
les fidèles à entrer toujours mieux
dans les mystères qui sont célébrés.
(186) En particulier, concernant la
relation entre l'ars celebrandi et
l'actuosa participatio, on doit avant
tout affirmer que « la meilleure
catéchèse sur l'Eucharistie est
l'Eucharistie elle-même bien célébrée
». (187) En effet, de par sa nature, la
liturgie a son efficacité pédagogique
propre pour introduire les fidèles à
la connaissance du mystère célébré.
Toujours à ce sujet, dans la tradition
la plus antique de l'Église, le chemin
de formation du chrétien, sans
négliger l'intelligence organique du
contenu de la foi, comportait
toujours un caractère d'initiation où
la rencontre vivante et persuasive
avec le Christ, annoncé par des
témoins authentiques, était
déterminante. En ce sens, celui qui
introduit aux mystères est avant tout
le témoin. Cette rencontre



s'approfondit assurément dans la
catéchèse et elle trouve sa source et
son sommet dans la célébration de
l'Eucharistie. De cette structure
fondamentale de l'expérience
chrétienne, naît l'exigence d'un
itinéraire mystagogique, dans lequel
trois éléments doivent toujours être
présents:

a) Il s'agit d'abord de l'interprétation
des rites à la lumière des événements
salvifiques, conformément à la
tradition vivante de l'Église. En effet,
la célébration de l'Eucharistie, dans
son infinie richesse, contient de
continuelles références à l'histoire du
salut. Dans le Christ crucifié et
ressuscité, il nous est donné de
célébrer vraiment le centre qui
récapitule toute la réalité (cf. Ep 1,
10). Depuis ses origines, la
communauté chrétienne a lu les
événements de la vie de Jésus, en
particulier le mystère pascal, en



relation avec toute l'histoire vétéro-
testamentaire.

b) La catéchèse mystagogique devra,
par ailleurs, se préoccuper
d'introduire au sens des signes
contenus dans les rites. Ce devoir est
particulièrement urgent à une
époque fortement technicisée comme
la nôtre, où il existe un risque de
perdre la capacité de percevoir les
signes et les symboles. Plutôt que
d'informer, la catéchèse
mystagogique devra réveiller et
éduquer la sensibilité des fidèles au
langage des signes et des gestes qui,
associés à la parole, constituent le
rite.

c) Enfin, la catéchèse mystagogique
doit se préoccuper de montrer la
signification des rites en relation
avec la vie chrétienne dans toutes ses
dimensions, travail et engagement,
réflexion et sentiments, activité et
repos. Mettre en évidence le lien des



mystères célébrés dans le rite avec la
responsabilité missionnaire des
fidèles fait partie de cet itinéraire
mystagogique. En ce sens, le résultat
final de la mystagogie est la
conscience que sa propre existence
est progressivement transformée par
la célébration des saints Mystères. De
fait, le but de toute l'éducation
chrétienne est de former le fidèle,
comme « homme nouveau », à une
foi adulte, qui le rend capable de
témoigner dans son milieu de
l'espérance chrétienne qui l'anime.

Pour pouvoir accomplir, au sein de
nos communautés ecclésiales, une
telle tâche éducative, il faut disposer
de formateurs préparés de manière
appropriée. Le peuple chrétien tout
entier doit assurément se sentir
engagé dans cette formation. Toute
communauté chrétienne est appelée
à être un lieu d'introduction
pédagogique aux mystères qui se
célèbrent dans la foi. À cet égard,



durant le Synode, les Pères ont
souligné l'opportunité d'une plus
forte implication des Communautés
de vie consacrée, des mouvements et
des groupes qui, en vertu de leur
charisme propre, peuvent offrir un
nouvel élan à la formation
chrétienne. (188) En notre temps
aussi, l'Esprit Saint répand largement
ses dons pour soutenir la mission
apostolique de l'Église, à laquelle il
revient de diffuser la foi et de
l'éduquer jusqu'à sa pleine maturité.
(189)

Le respect envers l'Eucharistie

65. Un signe convaincant que la
catéchèse eucharistique est efficace
chez les fidèles est certainement la
croissance, en eux, du sens du
mystère de Dieu présent parmi nous.
Cela peut être vérifié à travers des
manifestations spécifiques de respect
envers l'Eucharistie, auxquelles le
parcours mystagogique doit



introduire les fidèles. (190) Je pense,
d'une manière générale, à
l'importance des gestes et des
postures, comme le fait de
s'agenouiller pendant les moments
centraux de la prière eucharistique.
En s'adaptant à la légitime diversité
des signes qui sont posés dans le
contexte des différentes cultures, que
chacun vive et exprime la conscience
de se trouver dans toute célébration
devant la majesté infinie de Dieu, qui
nous rejoint de manière humble
dans les signes sacramentels.

Adoration et piété eucharistique
La relation intrinsèque entre
célébration et adoration

66. Un des moments les plus intenses
du Synode a eu lieu lorsque nous
nous sommes réunis dans la
basilique Saint-Pierre, avec de
nombreux fidèles, pour l'adoration
eucharistique. Par ce geste de prière,
l'Assemblée des Évêques a voulu



attirer l'attention, et non seulement
par des paroles, sur l'importance de
la relation intrinsèque entre
célébration eucharistique et
adoration. Dans cet aspect significatif
de la foi de l'Église, se trouve l'un des
éléments décisifs du chemin
ecclésial, réalisé après la réforme
liturgique voulue par le Concile
Vatican II. Alors que la réforme
accomplissait ses premiers pas, le
rapport intrinsèque entre la Messe et
l'adoration du Saint-Sacrement ne fut
parfois pas assez clairement perçu.
Une objection alors diffuse se faisait
jour, par exemple, dans l'affirmation
selon laquelle le Pain eucharistique
ne nous serait pas donné pour être
contemplé, mais pour être mangé. En
réalité, à la lumière de l'expérience
de prière de l'Église, une telle
opposition se révélait privée de tout
fondement. Déjà saint Augustin avait
dit: « nemo autem illam carnem
manducat, nisi prius adoraverit;...
peccemus non adorando – Que



personne ne mange cette chair sans
d'abord l'adorer;... nous pécherions
si nous ne l'adorions pas ». (191)
Dans l'Eucharistie, en effet, le Fils de
Dieu vient à notre rencontre et désire
s'unir à nous; l'adoration
eucharistique n'est rien d'autre que
le développement explicite de la
célébration eucharistique, qui est en
elle-même le plus grand acte
d'adoration de l'Église. (192) Recevoir
l'Eucharistie signifie se mettre en
attitude d'adoration envers Celui que
nous recevons. C'est ainsi, et
seulement ainsi, que nous devenons
un seul être avec Lui et que nous
goûtons par avance, d'une certaine
façon, la beauté de la liturgie céleste.
L'acte d'adoration en dehors de la
Messe prolonge et intensifie ce qui
est réalisé durant la Célébration
liturgique elle-même. En fait, « ce
n'est que dans l'adoration que peut
mûrir un accueil profond et vrai. Et
c'est bien par cet acte personnel de
rencontre avec le Seigneur que mûrit



ensuite la mission sociale qui est
renfermée dans l'Eucharistie et qui
veut briser les barrières non
seulement entre le Seigneur et nous,
mais aussi et surtout les barrières
qui nous séparent les uns des autres
». (193)

La pratique de l'adoration
eucharistique

67. Avec l'assemblée synodale, je
recommande donc vivement aux
Pasteurs de l'Église et au peuple de
Dieu la pratique de l'adoration
eucharistique, qu'elle soit
personnelle ou communautaire.
(194) À ce propos, une catéchèse
adaptée, dans laquelle on explique
aux fidèles l'importance de cet acte
du culte qui permet de vivre plus
profondément et avec davantage de
fruit la célébration liturgique elle-
même, sera d'une grande utilité.
Dans les limites du possible, surtout
dans les zones les plus peuplées, il



conviendra de réserver tout
spécialement à l'adoration
perpétuelle des églises et des
chapelles. En outre, je recommande
que dans la formation catéchétique,
en particulier dans les parcours de
préparation à la Première
Communion, les enfants soient initiés
au sens et à la beauté du fait de se
tenir en compagnie de Jésus, en
cultivant l'admiration pour sa
présence dans l'Eucharistie.

Je voudrais ici exprimer mon
admiration et mon soutien envers
tous les Instituts de vie consacrée,
dont les membres vouent une partie
significative de leur temps à
l'adoration eucharistique. De cette
façon, ils offrent à tous l'exemple de
personnes qui se laissent
transformer par la présence réelle du
Seigneur. Je désire également
encourager les associations de
fidèles, de même que les confréries,
qui accomplissent cette pratique



comme leur tâche particulière,
devenant ainsi ferment de
contemplation pour toute l'Église et
rappel de la place centrale du Christ
pour la vie des personnes et des
communautés.

Les formes de dévotion
eucharistique

68. Le rapport personnel que chacun
des fidèles instaure avec Jésus,
présent dans l'Eucharistie, le renvoie
toujours à l'ensemble de la
communion ecclésiale, en
nourrissant en lui la conscience de
son appartenance au Corps du Christ.
C'est pourquoi, outre le fait d'inviter
chaque fidèle à trouver
personnellement du temps à passer
en prière devant le Sacrement de
l'autel, il est de mon devoir de
solliciter les paroisses elles- mêmes
et les autres groupes ecclésiaux pour
que soient promus des moments
d'adoration communautaire.



Évidemment, les formes déjà
existantes de dévotion eucharistique
conservent toute leur valeur. Je
pense, par exemple, aux processions
eucharistiques, surtout à la
traditionnelle procession de la
solennité du Corpus Domini, à la
pieuse pratique des Quarante-
Heures, aux congrès eucharistiques
locaux, nationaux ou internationaux,
et aux autres initiatives analogues.
Opportunément rénovées et adaptées
aux diverses circonstances, de telles
formes de dévotion méritent d'être
aujourd'hui encore cultivées. (195)

Le lieu du tabernacle dans l'église

69. En relation avec l'importance de
la réserve eucharistique et de
l'adoration, ainsi que du respect
envers le sacrement du Sacrifice du
Christ, le Synode des Évêques s'est
interrogé sur la juste place du
tabernacle à l'intérieur de nos
églises. (196) Sa localisation correcte



aide en effet à reconnaître la
présence réelle du Christ dans le
Saint-Sacrement. Il est donc
nécessaire que le lieu où sont
conservées les espèces
eucharistiques soit facilement
identifiable par quiconque entre
dans une église, grâce aussi à la
traditionnelle veilleuse. À cette fin, il
faut tenir compte de la disposition
architecturale de l'édifice sacré: dans
les églises où la chapelle du Saint-
Sacrement n'existe pas, et où
demeure l'autel majeur avec le
tabernacle, il est opportun de
continuer à se servir d'une telle
structure pour la conservation et
l'adoration de l'Eucharistie, en
évitant que le siège du célébrant ne
soit placé devant. Dans les nouvelles
églises, il est bon de disposer la
chapelle du Saint-Sacrement à
proximité du chœur; là où cela n'est
pas possible, il est préférable de
situer le tabernacle dans le chœur,
en un lieu suffisamment élevé, au



centre de la zone absidiale ou en un
autre lieu où il soit également bien
visible. De tels moyens concourent à
conférer sa dignité au tabernacle, qui
doit toujours être soigné, même sur
le plan artistique. Il est
naturellement nécessaire de tenir
compte à ce sujet de ce que dit la
Présentation générale du Missel
romain. (197) Le jugement final en la
matière revient donc à l'Évêque.

TROISIÈME PARTIE :
EUCHARISTIE, MYSTÈRE À VIVRE

« De même que le Père, qui est
vivant,m'a envoyé, et que moi je vis
par le Père, de même aussi celui qui
me mangera vivra par moi » (Jn 6,
57)

Forme eucharistique de la vie
chrétienne Le culte spirituel –
logiké latreía (Rm 12, 1)

70. Parlant du don de sa vie, le
Seigneur Jésus, qui s'est fait pour



nous nourriture de vérité et d'amour,
nous assure que « si quelqu'un
mange de ce pain, il vivra
éternellement » (Jn 6, 51). Mais cette
« vie éternelle » commence déjà en
nous en ce temps, à travers le
changement que le don
eucharistique engendre en nous: «
Celui qui me mangera vivra par moi
» (Jn 6, 57). Ces paroles de Jésus nous
font comprendre que le mystère «
auquel on croit » et « qui est célébré »
possède en lui-même un dynamisme
qui en fait le principe de la vie
nouvelle en nous et la forme de
l'existence chrétienne. En
communiant au Corps et au Sang de
Jésus Christ, nous sommes en effet
rendus participants de la vie divine
de façon toujours plus adulte et plus
consciente. Cela vaut aussi de ce que
saint Augustin, dans ses Confessions,
disait dulogos éternel, nourriture de
l'âme; mettant en relief le caractère
paradoxal de cette nourriture, le
saint Docteur imagine s'entendre



dire: « Je suis la nourriture des
grands. Grandis, et tu me mangeras,
tu ne me transformeras pas en toi,
telle la nourriture de ta chair; mais
c'est en moi que tu te transformeras
» (198). De fait, ce n'est pas l'aliment
eucharistique qui se transforme en
nous, mais c'est nous qui sommes
mystérieusement changés par lui. Le
Christ nous nourrit en nous unissant
à lui; « il nous attire en lui ». (199)

La célébration eucharistique
apparaît ici, dans toute sa force, en
tant que source et sommet de
l'existence chrétienne, étant en
même temps le commencement et
l'accomplissement du culte nouveau
et définitif, la logiké latreía. (200) Les
paroles de saint Paul aux Romains à
ce sujet sont la formulation la plus
synthétique de la façon dont
l'Eucharistie transforme toute notre
vie en culte spirituel agréable à Dieu:
« Je vous exhorte, mes frères, par la
tendresse de Dieu, à lui offrir vos



corps en sacrifice saint, capable de
plaire à Dieu: c'est là le culte spirituel
que vous avez à rendre » (Rm 12, 1).
Dans cette exhortation, apparaît
l'image du culte nouveau comme
offrande totale de la personne en
communion avec toute l'Église.
L'insistance de l'Apôtre sur l'offrande
de nos corps souligne le caractère
concret et humain d'un culte qui n'a
rien de désincarné. À ce sujet, le
saint d'Hippone nous rappelle encore
que dans « le sacrifice des chrétiens,
tout nombreux que nous sommes,
nous ne formons dans le Christ qu'un
seul corps, et c'est ce sacrifice-là –
connu des fidèles – que chaque jour
renouvelle l'Église, se découvrant
offerte dans cela même qu'elle offre
». (201) La doctrine catholique
affirme de fait que l'Eucharistie, en
tant que sacrifice du Christ, est
également le sacrifice de l'Église, et
donc des fidèles. (202) L'insistance
sur le sacrifice – « rendre sacré » – dit
ici toute la densité existentielle



impliquée dans la transformation de
notre réalité humaine saisie par le
Christ (cf. Ph 3, 12).

Efficacité intégrale du culte
eucharistique

71. Le nouveau culte chrétien
englobe tous les aspects de
l'existence, en la transfigurant: « Tout
ce que vous faites: manger, boire, ou
n'importe quoi d'autre, faites-le pour
la gloire de Dieu » (1 Co 10, 31). En
tout acte de la vie, le chrétien est
appelé à exprimer le vrai culte rendu
à Dieu. C'est ici que prend forme la
nature intrinsèquement
eucharistique de la vie chrétienne.
Puisqu'elle implique la réalité
humaine du croyant dans le concret
du quotidien, l'Eucharistie rend
possible, jour après jour, la
transfiguration progressive de
l'homme, appelé par grâce à être à
l'image du Fils de Dieu (cf.Rm 8, 29s).
Il n'y a rien d'authentiquement



humain – pensées et sentiments,
paroles et actes – qui ne trouve dans
le sacrement de l'Eucharistie la
forme appropriée pour être vécu en
plénitude. Ici apparaît toute la valeur
anthropologique de la nouveauté
radicale apportée par le Christ dans
l'Eucharistie: le culte rendu à Dieu
dans l'existence humaine ne peut pas
être cantonné à un moment
particulier et privé, mais il tend de
par sa nature à envahir chaque
aspect de la réalité de la personne. Le
culte agréable à Dieu devient ainsi
une nouvelle façon de vivre toutes
les circonstances de l'existence où
toute particularité est exaltée en tant
qu'elle est vécue dans la relation
avec le Christ et offerte à Dieu. « La
gloire de Dieu c'est l'homme vivant,
et la vie de l'homme c'est la vision de
Dieu». (203)

« Iuxta dominicam viventes » –
Vivre selon le dimanche



72. La nouveauté radicale que
l'Eucharistie introduit dans la vie de
l'homme s'est révélée à la conscience
chrétienne dès les origines. Les
fidèles ont immédiatement perçu
l'influence profonde que la
célébration eucharistique exerçait
sur leur style de vie. Saint Ignace
d'Antioche exprimait cette vérité en
qualifiant ainsi les chrétiens: ceux
qui « sont venus à la nouvelle
espérance »; il les présentait comme
ceux qui vivent « selon le dimanche
» (iuxta dominicam viventes). (204)
Cette formule du grand martyr
d'Antioche met clairement en
lumière le lien entre la réalité
eucharistique et l'existence
chrétienne dans son caractère
quotidien. L'habitude caractéristique
des chrétiens de se réunir le premier
jour après le sabbat pour célébrer la
résurrection du Christ – selon le récit
de saint Justin martyr (205) – est
également l'élément qui définit la
forme de l'existence renouvelée par



la rencontre avec le Christ. La
formule de saint Ignace – « Vivre
selon le dimanche » – souligne aussi
la valeur paradigmatique que
possède ce jour saint par rapport à
tout autre jour de la semaine. En
effet, il ne se distingue pas par la
simple suspension des activités
habituelles, comme une sorte de
parenthèse dans le rythme normal
des jours. Les chrétiens ont toujours
ressenti ce jour comme le premier de
la semaine, parce qu'en lui on fait
mémoire de la nouveauté radicale
apportée par le Christ. Le dimanche
est donc le jour où le chrétien
retrouve la forme eucharistique de
son existence, selon laquelle il est
appelé à vivre constamment. « Vivre
selon le dimanche » signifie vivre
dans la conscience de la libération
apportée par le Christ et accomplir
son existence comme l'offrande de
soi à Dieu, pour que sa victoire se
manifeste pleinement à tous les



hommes à travers une conduite
intimement renouvelée.

Vivre le précepte dominical

73. Conscients de ce nouveau
principe de vie que l'Eucharistie
apporte au chrétien, les Pères
synodaux ont rappelé l'importance
pour tous les fidèles du précepte
dominical comme source de liberté
authentique, pour pouvoir vivre tous
les autres jours selon ce qu'ils ont
célébré le « Jour du Seigneur ». En
effet, la vie de foi est en danger
quand on ne ressent plus le désir de
participer à la célébration
eucharistique où l'on fait mémoire
de la victoire pascale. Participer à
l'assemblée liturgique dominicale,
avec tous nos frères et sœurs qui
forment un unique corps dans le
Christ Jésus, est requis par la
conscience chrétienne et, en même
temps, forme la conscience
chrétienne. Perdre le sens du



dimanche comme Jour du Seigneur à
sanctifier est le symptôme d'une
perte du sens authentique de la
liberté chrétienne, la liberté des fils
de Dieu. (206) À ce sujet, les
observations concernant les
différentes dimensions du dimanche
pour les chrétiens faites par mon
prédécesseur Jean-Paul II, dans la
Lettre apostolique Dies Domini, (207)
restent précieuses: le dimanche est
Dies Domini, en référence à l'œuvre
de la création; il est Dies Christi en
tant que jour de la nouvelle création
et du don que le Seigneur Ressuscité
fait de l'Esprit Saint; il est Dies
Ecclesiae comme jour où la
communauté chrétienne se retrouve
pour la célébration; il est Dies
hominis comme jour de joie, de repos
et de charité fraternelle.

Un tel jour se manifeste donc comme
la fête primordiale, où tout fidèle
peut se faire, dans le milieu où il vit,
annonciateur et gardien du sens du



temps. De ce jour, en effet, naît le
sens chrétien de l'existence et une
nouvelle manière de vivre le temps,
les relations, le travail, la vie et la
mort. Il est donc bon que, le Jour du
Seigneur, les réalités ecclésiales
organisent, autour de la célébration
eucharistique dominicale, des
manifestations propres à la
communauté chrétienne: rencontres
amicales, initiatives pour la
formation chrétienne des enfants,
des jeunes et des adultes,
pèlerinages, œuvres de charité et
différentes rencontres de prière. En
raison de ces valeurs si importantes –
bien que le samedi soir, à partir des
premières Vêpres, appartienne déjà
au dimanche et qu'il soit donc permis
d'y accomplir le précepte dominical
–, il est nécessaire de rappeler que
c'est le dimanche en lui-même qui
mérite d'être sanctifié, afin qu'il ne
finisse pas par devenir un jour « vide
de Dieu ». (208)



Le sens du repos et du travail

74. Enfin, il est particulièrement
urgent, à notre époque, de rappeler
que le Jour du Seigneur est aussi le
jour du repos par rapport au travail.
Nous souhaitons vivement que cela
soit aussi reconnu comme tel par la
société civile, de sorte qu'il soit
possible d'être libre des activités du
travail sans être pour autant
pénalisé. En effet, les chrétiens, en
relation avec la signification du
sabbat dans la tradition juive, ont
toujours vu également dans le Jour
du Seigneur le jour du repos du
labeur quotidien. Cela a un sens
précis, constituant une relativisation
du travail, qui est ordonné à
l'homme: le travail est pour l'homme
et non l'homme pour le travail. Il est
facile de saisir la protection qui en
découle pour l'homme lui- même, qui
est ainsi émancipé d'une possible
forme d'esclavage. Comme j'ai eu
l'occasion de l'affirmer, « le travail



est de première importance pour la
réalisation de l'homme et pour le
développement de la société, et c'est
pourquoi il convient qu'il soit
toujours organisé et accompli dans le
plein respect de la dignité humaine
et au service du bien commun. En
même temps, il est indispensable que
l'homme ne se laisse pas asservir par
le travail, qu'il n'en fasse pas une
idole, prétendant trouver en lui le
sens ultime et définitif de la vie ».
(209) C'est dans le jour consacré à
Dieu que l'homme comprend le sens
de son existence ainsi que de son
travail. (210)

Assemblées dominicales en
l'absence de prêtre

75. Redécouvrant le sens de la
célébration dominicale pour la vie
des chrétiens, il est naturel de se
poser le problème de ces
communautés chrétiennes où
manque le prêtre et où il n'est donc



pas possible de célébrer la Messe le
Jour du Seigneur. Il faut dire, à ce
propos, que nous nous trouvons face
à des situations très différentes les
unes des autres. Le Synode a tout
d'abord recommandé aux fidèles de
se rendre dans une des églises du
diocèse où est garantie la présence
du prêtre, même quand cela
demande un certain sacrifice. (211)
Là où, par contre, les grandes
distances rendent pratiquement
impossible la participation à
l'Eucharistie dominicale, il est
important que les communautés
chrétiennes se rassemblent
également pour louer le Seigneur et
pour faire mémoire du jour qui lui
est consacré. Cela devra cependant se
réaliser dans le cadre d'une
instruction appropriée sur la
différence entre la Messe et les
assemblées dominicales en absence
de prêtre. Le soin pastoral de l'Église
doit s'exprimer dans ce cas en
veillant à ce que la liturgie de la



Parole, organisée sous la présidence
d'un diacre ou d'un responsable de la
communauté à qui ce ministère a été
régulièrement confié par l'autorité
compétente, se déroule selon un
rituel spécifique, élaboré par les
Conférences épiscopales et approuvé
par elles à cette fin. (212) Je rappelle
que concéder la faculté de distribuer
la communion dans ces liturgies
revient aux Ordinaires, qui
évalueront attentivement
l'opportunité des choix à effectuer.
En outre, on doit faire en sorte que
de telles assemblées n'entraînent pas
de confusion sur le rôle central du
prêtre et sur l'aspect sacramentel
dans la vie de l'Église. L'importance
du rôle des laïcs, que l'on doit
justement remercier de leur
générosité au service des
communautés chrétiennes, ne peut
jamais occulter le ministère
irremplaçable des prêtres pour la vie
de l'Église. (213) On veillera donc
avec attention à ce que les



assemblées en absence de prêtre ne
donnent pas prise à des visions
ecclésiologiques qui ne seraient pas
fidèles à la vérité de l'Évangile et à la
tradition de l'Église. Elles devraient
plutôt être des occasions privilégiées
de prière adressée à Dieu pour qu'il
envoie de saints prêtres selon son
cœur. À ce sujet, ce qu'écrivait le
Pape Jean-Paul II dans sa Lettre aux
prêtres pour le Jeudi Saint 1979,
rappelant les lieux où les fidèles,
privés de prêtre par un régime
dictatorial, se réunissaient dans une
église ou dans un sanctuaire,
mettaient une étole qu'ils
conservaient encore et récitaient les
prières de la liturgie eucharistique,
faisant silence « au moment qui
correspondrait à la
transsubstantiation », témoignant
qu'ils désiraient « ardemment
entendre les paroles que seules les
lèvres d'un prêtre peuvent
prononcer efficacement ». (214) Dans
cette perspective, étant donné le bien



incomparable qui découle de la
célébration du Sacrifice
eucharistique, je demande à tous les
prêtres une disponibilité effective et
concrète pour visiter le plus souvent
possible les communautés qui sont
confiées à leur soin pastoral, pour
qu'elles ne restent pas trop
longtemps sans le Sacrement de la
charité.

Une forme eucharistique de
l'existence chrétienne,
l'appartenance ecclésiale

76. L'importance du dimanche
comme Dies Ecclesiae nous renvoie à
la relation intrinsèque entre la
victoire de Jésus sur le mal et sur la
mort et notre appartenance à son
Corps ecclésial. En effet, le Jour du
Seigneur, tout chrétien retrouve
également la dimension
communautaire de son existence
rachetée. Participer à l'action
liturgique, communier au Corps et au



Sang du Christ signifie en même
temps rendre toujours plus intime et
plus profonde son appartenance à
Celui qui est mort pour nous (cf. 1 Co
6, 19s; 7, 23). En vérité, celui qui
mange le Christ vit par Lui. Le sens
profond de la communio sanctorum
se comprend en relation avec le
Mystère eucharistique. La
communion a toujours et
inséparablement une connotation
verticale et horizontale: communion
avec Dieu et communion avec nos
frères et sœurs. Les deux dimensions
se rencontrent mystérieusement
dans le don eucharistique. « Là où se
détruit la communion avec Dieu, qui
est communion avec le Père, avec le
Fils et avec le Saint-Esprit, se détruit
aussi la racine et la source de la
communion entre nous. Et là où n'est
pas vécue la communion entre nous,
là non plus la communion avec le
Dieu trinitaire n'est ni vivante ni
vraie ». (215) Appelés à être membres
du Christ et donc membres les uns



des autres (cf. 1 Co 12, 27), nous
constituons une réalité
ontologiquement fondée sur le
Baptême et nourrie par l'Eucharistie,
réalité qui demande de trouver une
réponse visible dans la vie de nos
communautés.

La forme eucharistique de l'existence
chrétienne est sans aucun doute une
forme ecclésiale et communautaire.
À travers le diocèse et les paroisses,
en tant que structures de base de
l'Église sur un territoire particulier,
tout fidèle peut faire une expérience
concrète de son appartenance au
Corps du Christ. Les associations, les
mouvements ecclésiaux et les
communautés nouvelles – avec la
vivacité de leurs charismes donnés
par le Saint-Esprit pour notre temps
–, de même que les Instituts de vie
consacrée, ont le devoir d'offrir leur
contribution spécifique pour
favoriser chez les fidèles la
perception du fait qu'ils sont du



Seigneur (cf. Rm 14, 8). Le
phénomène de la sécularisation, qui
contient, et ce n'est pas un hasard,
des caractères fortement
individualistes, produit ses effets
délétères surtout chez les personnes
qui s'isolent en raison d'un manque
de sens de l'appartenance. Depuis ses
origines, le christianisme implique
toujours une compagnie, un réseau
de relations vivifiées
continuellement par l'écoute de la
Parole, par la célébration
eucharistique, et animées par l'Esprit
Saint.

Spiritualité et culture
eucharistique

77. De manière significative, les
Pères synodaux ont affirmé que « les
fidèles chrétiens ont besoin d'une
compréhension plus profonde des
relations entre l'Eucharistie et la vie
quotidienne. La spiritualité
eucharistique n'est pas seulement



participation à la Messe et dévotion
au Saint-Sacrement. Elle englobe la
vie entière ». (216) Cette insistance
revêt pour nous tous aujourd'hui un
sens particulier. Il faut reconnaître
que l'un des effets les plus graves de
la sécularisation, qui vient d'être
mentionné, consiste dans le fait
d'avoir relégué la foi chrétienne aux
marges de l'existence, comme si elle
était inutile pour ce qui concerne le
déroulement concret de la vie des
hommes. L'échec de la manière de
vivre « comme si Dieu n'existait pas »
est maintenant devant les yeux de
tous. Aujourd'hui, il est nécessaire de
redécouvrir que Jésus Christ n'est pas
une simple conviction privée ou une
doctrine abstraite, mais une
personne réelle, dont l'insertion dans
l'histoire est capable de renouveler la
vie de tous. C'est pourquoi
l'Eucharistie, comme source et
sommet de la vie et de la mission de
l'Église, doit se traduire en
spiritualité, en vie « selon l'Esprit



» (Rm 8, 4s; cf. Ga 5, 16.25). Il est
significatif que saint Paul, dans le
passage de la Lettre aux Romains où
il invite à vivre le nouveau culte
spirituel, rappelle en même temps la
nécessité du changement dans la
manière de vivre et de penser: « Ne
prenez pas pour modèle le monde
présent, mais transformez-vous en
renouvelant votre façon de penser
pour savoir reconnaître quelle est la
volonté de Dieu: ce qui est bon, ce
qui est capable de lui plaire, ce qui
est parfait » (12, 2). De cette façon,
l'Apôtre des Nations souligne le lien
entre le vrai culte spirituel et la
nécessité d'une nouvelle manière de
percevoir l'existence et de conduire
sa vie. Renouveler sa façon de penser
fait partie intégrante de la forme
eucharistique de la vie chrétienne, «
alors nous ne serons plus comme des
enfants, nous laissant secouer et
mener à la dérive par tous les
courants d'idées » (Ep 4, 14).



Eucharistie et évangélisation des
cultures

78. Il résulte de tout ce qui a été dit
que le Mystère eucharistique nous
met en dialogue avec les différentes
cultures, mais aussi en un sens il les
défie. (217) Il faut reconnaître le
caractère interculturel de ce
nouveau culte, de cette logiké latreía.
La présence de Jésus Christ et
l'effusion de l'Esprit Saint sont des
événements qui peuvent
constamment se confronter à toute
réalité culturelle, pour y mettre le
ferment évangélique. Cela comporte
en conséquence l'engagement de
promouvoir avec conviction
l'évangélisation des cultures, dans la
conscience que le Christ lui-même est
la vérité de tout homme et de toute
l'histoire humaine. L'Eucharistie
devient critère de valorisation de
tout ce que le christianisme
rencontre dans les différentes
expressions culturelles. Dans cet



important processus, nous pouvons
entendre de manière ô combien
significative les paroles de saint Paul
dans sa Première Lettre aux
Thessaloniciens: « Discernez la
valeur de toute chose. Ce qui est
bien, gardez-le » (5, 21).

Eucharistie et fidèles laïcs

79. Dans le Christ, Tête de l'Église qui
est son Corps, tous les chrétiens
forment « la race choisie, le
sacerdoce royal, la nation sainte, le
peuple qui appartient à Dieu pour
annoncer ses merveilles » (1 P 2, 9).
Comme mystère à vivre, l'Eucharistie
s'offre à chacun de nous dans la
condition où il se trouve, faisant de
sa situation existentielle le lieu où il
faut vivre quotidiennement la
nouveauté chrétienne. Si le Sacrifice
eucharistique nourrit et fait grandir
en nous ce qui est déjà donné dans le
Baptême, par lequel nous sommes
tous appelés à la sainteté, (218) alors



cela doit apparaître et se manifester
précisément dans les situations ou
dans les états de vie dans lesquels
chaque chrétien se trouve. On
devient jour après jour un culte
agréable à Dieu en vivant sa vie
comme une vocation. Partant de la
convocation liturgique, c'est le
sacrement de l'Eucharistie lui-même
qui nous engage dans la réalité
quotidienne pour que tout soit fait à
la gloire de Dieu.

Et puisque le monde est « le champ
» (Mt 13, 38) dans lequel Dieu met ses
enfants comme du bon grain, les
chrétiens laïcs, en vertu de leur
Baptême et de leur Confirmation, et
fortifiés par l'Eucharistie, sont
appelés à vivre la nouveauté radicale
apportée par le Christ précisément
au cœur des conditions communes
de l'existence. (219) Ils doivent
nourrir le désir que l'Eucharistie
marque toujours plus profondément
leur vie quotidienne, les amenant à



être des témoins identifiables dans
leur milieu de travail et dans la
société tout entière. (220) J'adresse
un encouragement particulier aux
familles, pour qu'elles puisent
inspiration et force dans ce
Sacrement. L'amour entre l'homme
et la femme, l'accueil de la vie, la
tâche éducative, se révèlent être des
lieux privilégiés où l'Eucharistie peut
manifester sa capacité de
transformer et de porter l'existence à
sa plénitude de sens. (221) Les
Pasteurs ne manqueront jamais de
soutenir, d'éduquer et d'encourager
les fidèles laïcs à vivre pleinement
leur vocation à la sainteté dans le
monde, que Dieu a tant aimé jusqu'à
donner son Fils pour qu'il en
devienne le salut (cf. Jn 3, 16).

Eucharistie et spiritualité
sacerdotale

80. La forme eucharistique de
l'existence chrétienne se manifeste



sans aucun doute de façon
particulière dans l'état de vie
sacerdotale. La spiritualité
sacerdotale est intrinsèquement
eucharistique. Le germe de cette
spiritualité se trouve déjà dans les
paroles que l'Évêque prononce dans
la liturgie de l'Ordination: « Recevez
l'offrande du peuple saint pour la
présenter à Dieu. Ayez conscience de
ce que vous ferez, imitez dans votre
vie ce que vous accomplirez par ces
rites et conformez-vous au mystère
de la croix du Seigneur ». (222) Pour
donner à son existence une forme
eucharistique toujours plus
accomplie, le prêtre doit faire une
large place, dès la période de sa
formation puis dans les années qui
suivent, à la vie spirituelle. (223) Il
est appelé à être en permanence un
authentique chercheur de Dieu, tout
en restant proche des préoccupations
des hommes. Une vie spirituelle
intense lui permettra d'entrer plus
profondément en communion avec le



Seigneur et l'aidera à se laisser
prendre par l'amour de Dieu, en
devenant son témoin en toute
circonstance, même difficile et
sombre. Dans ce but, je recommande
aux prêtres, avec les Pères du
Synode, « la célébration quotidienne
de la Messe, même sans la
participation de fidèles ». (224) Cette
recommandation correspond avant
tout à la valeur objectivement infinie
de chaque célébration eucharistique;
elle en tire ensuite motif pour une
efficacité spirituelle particulière,
parce que, si elle est vécue avec
attention et avec foi, la Messe est
formatrice dans le sens le plus
profond du terme, en tant qu'elle
promeut la conformation au Christ et
qu'elle affermit le prêtre dans sa
vocation.

Eucharistie et vie consacrée

81. Dans le cadre des relations entre
l'Eucharistie et les différentes



vocations ecclésiales resplendit en
particulier « le témoignage
prophétique des personnes
consacrées, qui trouvent dans la
célébration eucharistique et dans
l'adoration la force pour suivre
radicalement le Christ obéissant,
pauvre et chaste ». (225) Les
personnes consacrées, tout en
rendant beaucoup de services dans le
domaine de la formation humaine et
du soin des pauvres, dans
l'enseignement ou dans l'assistance
aux malades, savent que le but
principal de leur vie est « la
contemplation de la vérité divine et
l'union constante avec Dieu ». (226)
La contribution essentielle que
l'Église attend de la vie consacrée est
beaucoup plus de l'ordre de l'être
que de l'ordre du faire. À ce propos,
je voudrais rappeler l'importance du
témoignage de la virginité
spécialement en relation avec le
mystère de l'Eucharistie. En plus du
lien avec le célibat sacerdotal, le



Mystère eucharistique a aussi un
rapport intrinsèque avec la virginité
consacrée, en tant qu'elle est
expression du don exclusif de l'Église
au Christ, qu'elle accueille comme
son Époux avec une fidélité radicale
et féconde. (227) Dans l'Eucharistie,
la virginité consacrée trouve
inspiration et nourriture pour sa
donation totale au Christ. Elle tire
aussi de l'Eucharistie réconfort et
impulsion pour être, en notre temps
également, signe de l'amour gratuit
et fécond que Dieu a pour
l'humanité. Enfin, à travers son
témoignage spécifique, la vie
consacrée devient objectivement
rappel et anticipation des « noces de
l'Agneau » (Ap 19, 7-9), qui sont le but
de toute l'histoire du salut. En ce
sens, elle renvoie de manière efficace
à l'horizon eschatologique dont tout
homme a besoin pour pouvoir
orienter les choix et les décisions de
sa vie.



Eucharistie et transformation
morale

82. Découvrant la beauté de la forme
eucharistique de l'existence
chrétienne, nous sommes amenés
également à réfléchir sur les énergies
morales qui sont mises en œuvre par
cette forme comme soutien de
l'authentique liberté des enfants de
Dieu. Je souhaite reprendre ici une
thématique apparue au cours du
Synode concernant le lien entre
forme eucharistique de l'existence et
transformation morale. Le Pape Jean-
Paul II avait affirmé que la vie
morale « a une valeur de “culte
spirituel” (Rm 12, 1; cf. Ph 3, 3), puisé
et nourri à la source inépuisable de
sainteté et de glorification de Dieu
que sont les sacrements, en
particulier l'Eucharistie: en effet,
participant au Sacrifice de la croix, le
chrétien communie à l'amour
d'offrande du Christ, et il est habilité
et engagé à vivre cette même charité



dans tous les actes et tous les
comportements de sa vie ». (228) En
définitive, « dans le “culte” lui-même,
dans la communion eucharistique,
sont contenus le fait d'être aimé et
celui d'aimer les autres à son tour.
Une Eucharistie qui ne se traduit pas
en une pratique concrète de l'amour
est en elle-même tronquée ». (229)

Ce rappel de la valeur morale du
culte spirituel ne doit pas être
interprété de façon moralisante. Il
s'agit avant tout de la découverte
joyeuse du dynamisme de l'amour
dans un cœur qui accueille le don du
Seigneur, qui s'abandonne à lui et
qui trouve la vraie liberté. La
transformation morale, impliquée
dans le nouveau culte institué par le
Christ, est une tension et un désir
profond de vouloir correspondre à
l'amour du Seigneur de tout son être,
tout en étant conscient de sa fragilité.
Ce dont nous parlons se reflète bien
dans le récit évangélique concernant



Zachée (cf. Lc 19, 1-10). Après avoir
accueilli Jésus dans sa maison, le
publicain se retrouve complètement
transformé: il décide de donner la
moitié de ses biens aux pauvres et de
rendre le quadruple à ceux qu'il
avait volés. La tension morale qui
naît de l'accueil de Jésus dans notre
vie découle de la gratitude provenant
de l'expérience de la proximité du
Seigneur, sans aucun mérite de notre
part.

Cohérence eucharistique

83. Il est important de relever ce que
les Pères synodaux ont appelé
cohérence eucharistique, à laquelle
notre existence est objectivement
appelée. En effet, le culte agréable à
Dieu n'est jamais un acte purement
privé, sans conséquence sur nos
relations sociales: il requiert un
témoignage public de notre foi.
Évidemment, cela vaut pour tous les
baptisés, mais s'impose avec une



exigence particulière pour ceux qui,
par la position sociale ou politique
qu'ils occupent, doivent prendre des
décisions concernant les valeurs
fondamentales, comme le respect et
la défense de la vie humaine, de sa
conception à sa fin naturelle, comme
la famille fondée sur le mariage
entre homme et femme, la liberté
d'éducation des enfants et la
promotion du bien commun sous
toutes ses formes. (230) Ces valeurs
ne sont pas négociables. Par
conséquent, les hommes politiques et
les législateurs catholiques,
conscients de leur grave
responsabilité sociale, doivent se
sentir particulièrement interpellés
par leur conscience, justement
formée, pour présenter et soutenir
des lois inspirées par les valeurs
fondées sur la nature humaine. (231)
Cela a, entre autres, un lien objectif
avec l'Eucharistie (cf. 1 Co 11, 27-29).
Les Évêques sont tenus de rappeler
constamment ces valeurs; cela fait



partie de leur responsabilité à l'égard
du troupeau qui leur est confié. (232)

Eucharistie, mystère à annoncer
Eucharistie et mission

84. Dans l'homélie de la célébration
eucharistique par laquelle j'ai
commencé solennellement mon
ministère sur la Chaire de Pierre, j'ai
dit: « Il n'y a rien de plus beau que
d'être rejoints, surpris par l'Évangile,
par le Christ. Il n'y a rien de plus
beau que de le connaître et de
communiquer aux autres l'amitié
avec lui ». (233) Cette affirmation
acquiert une plus forte intensité si
nous pensons au mystère
eucharistique. En effet, nous ne
pouvons garder pour nous l'amour
que nous célébrons dans ce
Sacrement. Il demande de par sa
nature d'être communiqué à tous. Ce
dont le monde a besoin, c'est de
l'amour de Dieu, c'est de rencontrer
le Christ et de croire en lui. C'est



pourquoi l'Eucharistie n'est pas
seulement source et sommet de la vie
de l'Église; elle est aussi source et
sommet de sa mission: « Une Église
authentiquement eucharistique est
une Église missionnaire ». (234) Nous
aussi, nous devons pouvoir dire à nos
frères avec conviction: « Ce que nous
avons contemplé, ce que nous avons
entendu, nous vous l'annonçons à
vous aussi, pour que, vous aussi,
vous soyez en communion avec nous
» (1 Jn 1, 3). En réalité, il n'y a rien de
plus beau que de rencontrer le Christ
et de le communiquer à tous.
L'institution même de l'Eucharistie,
du reste, anticipe ce qui constitue le
cœur de la mission de Jésus: Il est
l'Envoyé du Père pour la rédemption
du monde (cf. Jn 3, 16- 17; Rm 8, 32).
Au cours de la dernière Cène, Jésus
confie à ses disciples le Sacrement
qui actualise le sacrifice qu'il a fait de
lui-même par obéissance au Père
pour notre salut à tous. Nous ne
pouvons nous approcher de la Table



eucharistique sans nous laisser
entraîner dans le mouvement de la
mission qui, prenant naissance dans
le Cœur même de Dieu, veut
rejoindre tous les hommes. La
tension missionnaire est donc
constitutive de la forme
eucharistique de l'existence
chrétienne.

Eucharistie et témoignage

85. La mission première et
fondamentale qui nous vient des
saints Mystères que nous célébrons
est de rendre témoignage par notre
vie. L'émerveillement pour le don
que Dieu nous a fait dans le Christ
imprime à notre existence un
dynamisme nouveau qui nous
engage à être témoins de son amour.
Nous devenons témoins lorsque, par
nos actions, nos paroles et nos
comportements, un Autre transparaît
et se communique. On peut dire que
le témoignage est le moyen par



lequel la vérité de l'amour de Dieu
rejoint l'homme dans l'histoire,
l'invitant à accueillir librement cette
nouveauté radicale. Dans le
témoignage, Dieu s'expose, pour ainsi
dire, au risque de la liberté de
l'homme. Jésus lui-même est le
témoin fidèle et véridique (cf. Ap 1, 5;
3, 14); il est venu pour rendre
témoignage à la vérité (cf. Jn 18, 37).
Dans cet ordre d'idées, il me tient à
cœur de reprendre un concept cher
aux premiers chrétiens, mais qui
nous touche aussi, nous chrétiens
d'aujourd'hui: le témoignage
jusqu'au don de soi-même, jusqu'au
martyre, a toujours été considéré
dans l'histoire de l'Église comme le
sommet du nouveau culte spirituel: «
Offrez vos corps » (Rm 12, 1). Que
l'on pense, par exemple, au récit du
martyre de saint Polycarpe de
Smyrne, disciple de saint Jean: tout le
déroulement dramatique est décrit
comme une liturgie, et même comme
le fait que le martyr lui-même veuille



devenir Eucharistie. (235) Pensons
aussi à la conscience eucharistique
qu'exprime saint Ignace d'Antioche
en vue de son martyre: il se
considère comme « le froment de
Dieu » et il désire devenir dans le
martyre le « pur pain du Christ ».
(236) Le chrétien qui offre sa vie
dans le martyre entre dans la pleine
communion avec la Pâque de Jésus
Christ et devient ainsi lui-même
Eucharistie avec Lui. Aujourd'hui
encore, les martyrs, en qui se
manifeste de manière suprême
l'amour de Dieu, ne font pas défaut
pas à l'Église. Même quand l'épreuve
du martyre ne nous est pas
demandée, nous savons bien que le
culte agréable à Dieu requiert en
profondeur cette disponibilité (237)
et qu'il trouve sa réalisation dans le
témoignage joyeux et convaincu,
devant le monde, d'une vie
chrétienne cohérente dans les
milieux où le Seigneur nous appelle à
l'annoncer.



Jésus Christ, unique Sauveur

86. Souligner le rapport intrinsèque
entre Eucharistie et mission nous fait
aussi redécouvrir le contenu ultime
de notre annonce. Plus l'amour pour
l'Eucharistie sera vivant dans le cœur
du peuple chrétien, plus le devoir de
la mission sera clair pour lui: porter
le Christ. Ce n'est ni une idée ni un
commandement moral inspiré par
Lui, mais c'est le don de sa propre
Personne. Celui qui ne communique
pas la vérité de l'Amour à son frère
n'a pas encore donné assez. En tant
que sacrement de notre salut,
l'Eucharistie nous renvoie ainsi
inévitablement au caractère unique
du Christ et du salut qu'il a accompli
au prix de son sang. Par conséquent,
du Mystère eucharistique, auquel on
croit et que l'on célèbre, naît
l'exigence d'éduquer constamment
tout le monde au travail
missionnaire dont le centre est
l'annonce de Jésus, unique Sauveur.



(238) Cela évitera de réduire à un
aspect purement sociologique
l'œuvre déterminante de promotion
humaine, qui est toujours impliquée
dans tout processus authentique
d'évangélisation.

Liberté de culte

87. Dans cet esprit, je souhaite faire
écho à ce qu'ont affirmé les Pères
durant l'assemblée synodale
concernant les graves difficultés qui
pèsent sur la mission des
communautés chrétiennes vivant en
situation de minorité ou même
privées de liberté religieuse. (239)
Nous devons vraiment rendre grâce
au Seigneur pour tous les Évêques,
les prêtres, les personnes consacrées
et les laïcs, qui s'emploient à
annoncer l'Évangile et qui vivent
leur foi en mettant leur propre vie en
danger. Les régions du monde dans
lesquelles célébrer ou se rendre à
l'Église constitue un témoignage



héroïque, qui expose la vie de celui
qui le fait à l'exclusion et à la
violence, ne manquent pas. À ce
propos, je veux aussi réaffirmer la
solidarité de toute l'Église avec ceux
qui souffrent de l'absence de liberté
de culte. Là où manque la liberté
religieuse, nous le savons, manque
en définitive la liberté la plus
significative, puisque dans la foi
l'homme exprime son intime
décision quant au sens ultime de son
existence. Prions donc pour que
s'élargissent les espaces de la liberté
religieuse dans tous les États, afin
que les chrétiens, de même que les
membres des autres religions,
puissent vivre librement leurs
convictions, individuellement et en
communauté.

Eucharistie, mystère à offrir au
monde Eucharistie, pain rompu
pour la vie du monde



88. « Le pain que je donnerai, c'est
ma chair, donnée pour que le monde
ait la vie » (Jn 6, 51). Par ces paroles,
le Seigneur révèle la véritable
signification du don de sa propre vie
pour tous les hommes, nous
montrant aussi la profonde
compassion qu'Il a pour toute
personne. En effet, à de nombreuses
reprises, les Évangiles nous
rapportent les sentiments de Jésus à
l'égard des hommes, tout
particulièrement des personnes qui
souffrent et des pécheurs (cf. Mt 20,
34; Mc 6, 34; Lc 19, 41). À travers un
sentiment profondément humain, il
exprime l'intention salvifique de
Dieu pour tout homme, afin qu'il
atteigne la vraie vie. Toute
célébration eucharistique actualise
sacramentellement le don que Jésus
a fait de sa vie sur la croix pour nous
et pour le monde entier. En même
temps, dans l'Eucharistie, Jésus fait
de nous des témoins de la
compassion de Dieu pour chacun de



nos frères et sœurs. Autour du
mystère eucharistique naît ainsi le
service de la charité vis-à-vis du
prochain, qui « consiste précisément
dans le fait que j'aime aussi, en Dieu
et avec Dieu, la personne que je
n'apprécie pas ou que je ne connais
même pas. Cela ne peut se réaliser
qu'à partir de la rencontre intime
avec Dieu, une rencontre qui est
devenue communion de volonté
pour aller jusqu'à toucher le
sentiment. J'apprends alors à
regarder cette autre personne non
plus seulement avec mes yeux et mes
sentiments, mais selon la perspective
de Jésus Christ ». (240) De cette façon,
dans les personnes que j'approche, je
reconnais des frères et des sœurs
pour lesquels le Seigneur a donné sa
vie en les aimant « jusqu'au bout
» (Jn 13, 1). Par conséquent, nos
communautés, quand elles célèbrent
l'Eucharistie, doivent prendre
toujours plus conscience que le
sacrifice du Christ est pour tous, et



que l'Eucharistie presse alors toute
personne qui croit en Lui à se faire «
pain rompu » pour les autres et donc
à s'engager pour un monde plus juste
et plus fraternel. En pensant à la
multiplication des pains et des
poissons, nous devons reconnaître
que le Christ, encore aujourd'hui,
continue à exhorter ses disciples à
s'engager personnellement: «
Donnez-leur vous-mêmes à manger
» (Mt 14, 16). La vocation de chacun
de nous consiste véritablement à
être, avec Jésus, pain rompu pour la
vie du monde.

Les implications sociales du
Mystère eucharistique

89. L'union au Christ qui se réalise
dans le Sacrement nous ouvre aussi à
une nouveauté dans les rapports
sociaux: « la “mystique” du
Sacrement a un caractère social ». En
effet, « l'union au Christ est en même
temps union avec tous ceux auxquels



il se donne. Je ne peux avoir le Christ
pour moi seul; je ne peux lui
appartenir qu'en union avec tous
ceux qui sont devenus ou qui
deviendront siens ». (241) À ce
propos, il est nécessaire d'expliciter
la relation entre Mystère
eucharistique et engagement social.
L'Eucharistie est sacrement de
communion entre frères et sœurs qui
acceptent de se réconcilier dans le
Christ, lui qui a fait des Juifs et des
païens un seul peuple, abattant le
mur d'inimitié qui les séparait (cf. Ep
2, 14). C'est seulement cette constante
tension en vue de la réconciliation
qui permet de communier
dignement au Corps et au Sang du
Christ (cf. Mt 5, 23-24). (242) Par le
mémorial de son sacrifice, il renforce
la communion entre les frères et, en
particulier, il pousse ceux qui sont en
conflit à hâter leur réconciliation en
s'ouvrant au dialogue et à
l'engagement pour la justice. Il est
hors de doute que la restauration de



la justice, la réconciliation et le
pardon sont des conditions pour
bâtir une paix véritable. (243) De
cette conscience naît la volonté de
transformer aussi les structures
injustes pour restaurer le respect de
la dignité de l'homme, créé à l'image
et à la ressemblance de Dieu. C'est au
moyen du développement concret de
cette responsabilité que l'Eucharistie
devient dans la vie ce qu'elle signifie
dans la célébration. Comme j'ai eu
l'occasion de l'affirmer, ce n'est pas le
rôle propre de l'Église de prendre en
charge le combat politique pour
réaliser la société la plus juste
possible; toutefois, elle ne peut et ne
doit pas non plus rester à l'écart de la
lutte pour la justice. L'Église « doit
s'insérer en elle par la voie de
l'argumentation rationnelle et elle
doit réveiller les forces spirituelles,
sans lesquelles la justice, qui requiert
toujours aussi des renoncements, ne
peut s'affirmer ni se développer ».
(244)



Dans la perspective de la
responsabilité sociale de tous les
chrétiens, les Pères synodaux ont
rappelé que le sacrifice du Christ est
mystère de libération qui nous
interpelle et qui nous provoque
continuellement. J'adresse donc un
appel à tous les fidèles pour qu'ils
soient réellement des artisans de
paix et de justice: « Celui qui
participe à l'Eucharistie doit en effet
s'engager à construire la paix dans
notre monde marqué par beaucoup
de violences et de guerres, et
aujourd'hui de façon particulière,
par le terrorisme, la corruption
économique et l'exploitation sexuelle
». (245) Ce sont tous des problèmes
qui, à leur tour, produisent d'autres
phénomènes avilissants qui suscitent
une vive préoccupation. Nous savons
que ces situations ne peuvent être
affrontées de façon superficielle.
C'est précisément en vertu du
Mystère que nous célébrons qu'il
nous faut dénoncer les situations qui



sont en opposition avec la dignité de
l'homme, pour lequel le Christ a
versé son sang, affirmant ainsi la
haute valeur de toute personne.

La nourriture de la vérité et
l'indigence de l'homme

90. Nous ne pouvons rester sans rien
faire devant certains processus de
mondialisation qui font souvent
grandir démesurément, au niveau
mondial, l'écart entre riches et
pauvres. Nous devons dénoncer ceux
qui dilapident les richesses de la
terre, provoquant des inégalités qui
crient vers le ciel (cf. Jc 5, 4). Par
exemple, il est impossible de se taire
face « aux images bouleversantes des
grands camps de personnes
déplacées ou de réfugiés – en
diverses parties du monde –,
rassemblés dans des conditions de
fortune, pour échapper à des
conditions pires encore, alors qu'ils
ont besoin de tout. Ces êtres humains



ne sont-ils pas nos frères et nos
sœurs? Leurs enfants ne sont-ils pas
venus au monde avec les mêmes
attentes légitimes de bonheur que les
autres? ». (246) Le Seigneur Jésus,
Pain de vie éternelle, nous pousse à
être attentifs aux situations de
misère dans lesquelles se trouve
encore une grande partie de
l'humanité: ce sont des situations
dont la cause implique souvent une
responsabilité claire et inquiétante
des hommes. En effet, « sur la base
des données statistiques disponibles,
on peut affirmer que moins de la
moitié des immenses sommes
globalement destinées aux
armements serait plus que suffisante
pour que l'immense armée des
pauvres soit tirée de l'indigence, et
cela de manière stable. La conscience
humaine en est interpellée. Pour les
populations qui vivent en dessous du
seuil de pauvreté, plus en raison de
situations qui dépendent des
relations internationales politiques,



commerciales et culturelles qu'en
raison de circonstances incontrôlées,
notre engagement commun dans la
vérité peut et doit donner de
nouvelles espérances ». (247)

La nourriture de la vérité nous
pousse à dénoncer les situations
indignes de l'homme, dans lesquelles
on meurt par manque de nourriture
en raison de l'injustice et de
l'exploitation, et elle nous donne des
forces et un courage renouvelés pour
travailler sans répit à l'édification de
la civilisation de l'amour. Depuis les
origines, les chrétiens se sont
préoccupés de partager leurs biens
(cf. Ac 4, 32) et d'aider les pauvres (cf.
Rm 15, 26). La quête qui est recueillie
dans les assemblées liturgiques en
est un souvenir vivant, mais elle est
aussi une nécessité très actuelle. Les
institutions ecclésiales de
bienfaisance, en particulier la Caritas
à divers niveaux, réalisent le
précieux service d'aider les



personnes dans le besoin, surtout les
plus pauvres. Tirant leur inspiration
de l'Eucharistie, qui est le sacrement
de la charité, elles en deviennent
l'expression concrète; elles méritent
donc approbation et encouragement
pour leur engagement de solidarité
dans le monde.

La doctrine sociale de l'Église

91. Le mystère de l'Eucharistie nous
rend aptes et nous pousse à un
engagement courageux dans les
structures de notre monde, pour y
apporter la nouveauté de relations
qui a sa source inépuisable dans le
don de Dieu. La prière que nous
reprenons à chaque Messe: « Donne-
nous notre pain de ce jour », nous
oblige à faire tout notre possible, en
collaboration avec les institutions
internationales, publiques et privées,
pour que cesse ou au moins pour que
diminue dans le monde le scandale
de la faim et de la sous-alimentation



dont souffrent des millions de
personnes, surtout dans les pays en
voie de développement. Le chrétien
laïc en particulier, formé à l'école de
l'Eucharistie, est appelé à assumer
directement sa responsabilité
politique et sociale. Pour qu'il puisse
accomplir ses tâches d'une manière
appropriée, il convient de le
préparer par une éducation concrète
à la charité et à la justice. C'est
pourquoi, comme le Synode l'a
demandé, il est nécessaire que, dans
les diocèses et dans les communautés
chrétiennes, on fasse connaître et on
promeuve la doctrine sociale de
l'Église. (248) Dans ce patrimoine
précieux, provenant de la plus
antique tradition ecclésiale, nous
trouvons les éléments qui orientent,
de manière très sage, le
comportement des chrétiens face aux
questions sociales brûlantes. Cette
doctrine, mûrie tout au long de
l'histoire bimillénaire de l'Église, se
caractérise par son réalisme et son



équilibre, aidant ainsi à éviter les
compromis erronés ou les vagues
utopies.

Sanctification du monde et
sauvegarde de la création

92. Enfin, pour développer une
spiritualité eucharistique profonde,
capable aussi de peser
significativement sur le tissu social, il
est nécessaire que le peuple chrétien,
qui rend grâce par l'Eucharistie, ait
conscience de le faire au nom de la
création tout entière, aspirant ainsi à
la sanctification du monde et
travaillant intensément à cette fin.
(249) L'Eucharistie elle-même éclaire
d'une lumière puissante l'histoire
humaine et tout le cosmos. Dans
cette perspective sacramentelle, nous
apprenons, jour après jour, que tout
événement ecclésial possède le
caractère de signe, par lequel Dieu se
communique lui-même et nous
interpelle. Ainsi, la forme



eucharistique de l'existence peut
vraiment favoriser un authentique
changement de mentalité dans la
façon dont nous lisons l'histoire et le
monde. La liturgie elle-même nous
éduque à tout cela quand, durant la
présentation des dons, le prêtre
adresse à Dieu une prière de
bénédiction et de demande en
relation avec le pain et le vin, « fruit
de la terre », « de la vigne » et du «
travail des hommes ». Par ces
paroles, en plus d'impliquer dans
l'offrande à Dieu toute l'activité et
l'effort humains, le rite nous pousse à
considérer la terre comme création
de Dieu, qui produit pour nous ce
dont nous avons besoin pour notre
subsistance. La terre n'est pas une
réalité neutre, une simple matière à
utiliser indifféremment selon
l'instinct humain. Elle se place au
cœur même du bon dessein de Dieu,
par lequel nous sommes tous appelés
à être fils et filles dans l'unique Fils
de Dieu, Jésus Christ (cf. Ep 1, 4-12).



Les légitimes préoccupations
concernant les conditions
écologiques de la création en de
nombreuses parties du monde
trouvent des points d'appui dans la
perspective de l'espérance
chrétienne, qui nous engage à
œuvrer de manière responsable pour
la sauvegarde de la création. (250)
Dans la relation entre l'Eucharistie et
le cosmos, en effet, nous découvrons
l'unité du dessein de Dieu et nous
sommes portés à saisir la profonde
relation entre la création et la «
nouvelle création », inaugurée dans
la résurrection du Christ, nouvel
Adam. Nous y participons déjà
maintenant en vertu du Baptême (cf.
Col 2, 12s); ainsi, pour notre vie
chrétienne nourrie de l'Eucharistie,
s'ouvre la perspective du monde
nouveau, du ciel nouveau et de la
terre nouvelle, où la Jérusalem
nouvelle descend du ciel, de chez
Dieu, « toute prête, comme une



fiancée parée pour son époux » (Ap
21, 2).

Utilité d'un Compendium
eucharistique

93. Au terme de ces réflexions, dans
lesquelles j'ai voulu m'arrêter sur les
orientations apparues durant le
Synode, je désire accueillir aussi la
demande que les Pères ont faite pour
aider le peuple chrétien à croire, à
célébrer et à vivre toujours mieux le
Mystère eucharistique. Un
Compendium sera publié par les
soins des Dicastères compétents; il
comprendra des textes du
Catéchisme de l'Église catholique, des
prières, des explications des Prières
eucharistiques du Missel et tout ce
qui pourra se révéler utile pour la
compréhension correcte, pour la
célébration et pour l'adoration du
Sacrement de l'autel. (251) Je
souhaite que cet instrument puisse
contribuer à faire en sorte que le



mémorial de la Pâque du Seigneur
devienne chaque jour davantage
source et sommet de la vie et de la
mission de l'Église. Cela stimulera
tous les fidèles à faire de leur vie un
véritable culte spirituel.

CONCLUSION

94. Chers frères et sœurs,
l'Eucharistie est à l'origine de toute
forme de sainteté et chacun de nous
est appelé à une plénitude de vie
dans l'Esprit Saint. Combien de saints
ont rendu leur vie authentique grâce
à leur piété eucharistique! De saint
Ignace d'Antioche à saint Augustin,
de saint Antoine, Abbé, à saint
Benoît, de saint François d'Assise à
saint Thomas d'Aquin, de sainte
Claire d'Assise à sainte Catherine de
Sienne, de saint Pascal Baylon à saint
Pierre-Julien Eymard, de saint
Alphonse-Marie de Liguori au
bienheureux Charles de Foucauld, de
saint Jean-Marie Vianney à sainte



Thérèse de Lisieux, de saint Pio de
Pietrelcina à la bienheureuse Teresa
de Calcutta, du bienheureux
Piergiorgio Frassati au bienheureux
Ivan Mertz, pour n'en citer que
quelques-uns parmi les très
nombreux noms, la sainteté a
toujours trouvé son centre dans le
sacrement de l'Eucharistie.

Il est donc nécessaire que, dans
l'Église, ce très saint Mystère soit
vraiment objet de foi, célébré avec
dévotion et vécu intensément. Le don
que Jésus fait de lui-même dans le
Sacrement mémorial de sa passion
nous atteste que la réussite de notre
vie réside dans la participation à la
vie trinitaire, qui en Lui nous est
offerte de façon définitive et efficace.
La célébration et l'adoration de
l'Eucharistie nous permettent de
nous approcher de l'amour de Dieu
et d'y adhérer personnellement
jusqu'à l'union avec le Seigneur bien-
aimé. L'offrande de notre vie, la



communion avec toute la
communauté des croyants et la
solidarité avec tout homme sont des
aspects inséparables de la « logiké
latreía », du culte spirituel, saint et
agréable à Dieu (cf. Rm 12, 1), dans
lequel toute notre réalité humaine
concrète est transformée pour la
gloire de Dieu. J'invite donc tous les
pasteurs à porter la plus grande
attention à la promotion d'une
spiritualité chrétienne
authentiquement eucharistique. Les
prêtres, les diacres et tous ceux qui
exercent un ministère eucharistique
pourront toujours tirer de ces
services-là, accomplis avec soin et
avec une préparation constante,
force et stimulant pour leur chemin
de sanctification personnel et
communautaire. J'exhorte tous les
laïcs, les familles en particulier, à
trouver continuellement dans le
Sacrement de l'amour du Christ
l'énergie pour transformer leur vie
en un signe authentique de la



présence du Seigneur ressuscité. Je
demande à toutes les personnes
consacrées de montrer par leur vie
eucharistique la splendeur et la
beauté de leur appartenance totale
au Seigneur.

95. Au commencement du quatrième
siècle, le culte chrétien était encore
interdit par les autorités impériales.
Certains chrétiens d'Afrique du Nord,
qui se sentaient poussés à célébrer le
Jour du Seigneur, défièrent
l'interdiction. Ils furent martyrisés
alors qu'ils déclaraient qu'il ne leur
était pas possible de vivre sans
l'Eucharistie, nourriture du Seigneur:
sine dominico non possumus . (252)
Que ces martyrs d'Abitène, unis à
tant de saints et de bienheureux qui
ont fait de l'Eucharistie le centre de
leur vie, intercèdent pour nous et
qu'ils nous enseignent à être fidèles
dans notre rencontre avec le Christ
ressuscité. Nous non plus, nous ne
pouvons pas vivre sans participer au



Sacrement de notre salut et nous
désirons être iuxta dominicam
viventes, c'est-à-dire traduire dans
notre vie ce que nous célébrons dans
le Jour du Seigneur. Ce jour, en effet,
est le jour de notre libération
définitive. Faut-il s'étonner si nous
désirons que chaque jour soit vécu
selon la nouveauté introduite par le
Christ dans le mystère de
l'Eucharistie?

96. Que Marie très sainte, Vierge
immaculée, arche de l'alliance
nouvelle et éternelle, nous
accompagne sur ce chemin de la
rencontre avec le Seigneur qui vient.
En elle, se réalise de la manière la
plus parfaite l'essence de l'Église.
L'Église voit en Marie, « Femme
eucharistique » – comme l'a appelée
le Serviteur de Dieu Jean-Paul II (253)
–, son icône la mieux réussie et elle la
contemple comme modèle
irremplaçable de vie eucharistique.
C'est pourquoi, en présence du «



verum Corpus natum de Maria
Virgine » sur l'autel, le prêtre, au
nom de l'assemblée liturgique,
affirme avec les paroles du Canon: «
Nous voulons nommer en premier
lieu la bienheureuse Marie toujours
Vierge, Mère de notre Dieu et
Seigneur, Jésus Christ ». (254) Son
saint nom est invoqué et vénéré
aussi dans les canons des traditions
chrétiennes orientales. Les fidèles,
quant à eux, « recommandent à
Marie, Mère de l'Église, leur
existence et leur travail. S'efforçant
d'avoir les mêmes sentiments que
Marie, ils aident toute la
communauté à vivre en offrande
vivante, agréable au Père ». (255) Elle
est la Tota pulchra, la Toute-belle,
puisque resplendit en elle la
splendeur de la gloire de Dieu. La
beauté de la liturgie céleste, qui doit
se refléter aussi dans nos assemblées,
trouve en elle un miroir fidèle. Nous
devons apprendre d'elle à devenir
nous-mêmes des personnes



eucharistiques et ecclésiales pour
pouvoir nous aussi, selon la parole
de saint Paul, nous présenter « sans
tache » devant le Seigneur, comme
celui-ci a voulu que nous soyons dès
le commencement (cf. Col 1, 21; Ep 1,
4). (256)

97. Par l'intercession de la
Bienheureuse Vierge Marie, que
l'Esprit Saint allume en nous la
même ardeur dont les disciples
d'Emmaüs firent l'expérience (cf. Lc
24, 13-35) et qu'il renouvelle dans
notre vie l'émerveillement
eucharistique pour la splendeur et la
beauté qui resplendissent dans le rite
liturgique, signe efficace de la beauté
infinie elle-même du saint mystère
de Dieu. Ces disciples se levèrent et
retournèrent en hâte à Jérusalem
pour partager leur joie avec leurs
frères et leurs sœurs dans la foi. En
effet, la vraie joie est de reconnaître
que le Seigneur demeure parmi nous,
compagnon fidèle de notre chemin.



L'Eucharistie nous fait découvrir que
le Christ, mort et ressuscité, se
manifeste comme notre
contemporain dans le mystère de
l'Église, son Corps. Nous sommes
rendus témoins de ce mystère
d'amour. Souhaitons-nous
mutuellement d'aller pleins de joie et
d'émerveillement vers l'Eucharistie,
pour faire l'expérience de la vérité de
la Parole par laquelle Jésus se sépara
de ses disciples et pour l'annoncer
aux autres: « Je suis avec vous tous
les jours jusqu'à la fin du monde
» (Mt 28, 20).

Donné à Rome, près de Saint-Pierre,
le 22 février 2007, fête de la Chaire
de saint Pierre Apôtre, en la
deuxième année de mon Pontificat.

BENEDICTUS PP. XVI

(1) Cf. S. Thomas d'Aquin, Somme
théologique III, q. 73, a. 3.



(2) In Iohannis Evangelium
Tractatus, 26.5: PL 35, 1609; Études
augustiniennes, n. 72 (1988), p. 497.

(3) Benoît XVI, Discours aux
participants à l'Assemblée plénière
de la Congrégation pour la Doctrine
de la Foi (10 février 2006): AAS 98
(2006), p. 255; La Documentation
catholique 103 (2006), p. 310.

(4) Cf. Benoît XVI, Discours aux
Membres du Conseil ordinaire du
Secrétariat général du Synode des
Évêques (1(er) juin 2006):
L'Osservatore Romano (2 juin 2006),
p. 5.

(5) Cf. Proposition 2.

(6) Je me réfère ici à la nécessité
d'une herméneutique de la
continuité, en faisant aussi référence
à une lecture correcte du
développement liturgique après le
Concile Vatican II: cf. mon Discours à
la Curie romaine (22 décembre 2005):



AAS 98 (2006), pp. 45-53; La
Documentation catholique 103
(2006), pp. 59-63.

(7) AAS 97 (2005), pp. 337-352; La
Documentation catholique 101
(2004), pp. 919-928.

(8) Cf. Congrégation pour le Culte
divin et la Discipline des Sacrements,
Année de l'Eucharistie: suggestions et
propositions (15 octobre 2004):
L'Osservatore Romano (15 octobre
2004), Supplément.

(9) Cf. AAS 95 (2003), pp. 433-475; La
Documentation catholique 100
(2003), pp. 368-390. On se rappellera
aussi l'Instruction de la Congrégation
pour le Culte divin et la Discipline
des Sacrements, Redemptionis
Sacramentum (25 mars 2004): AAS 96
(2004), pp. 549-601, voulue
expressément par Jean-Paul II.

(10) Seulement pour rappeler les
principales: Conc. œcum. de Trente,



Doctrina et canones de ss. Missae
sacrificio, DS 1738-1759; Léon XIII,
Encycl. Mirae caritatis (28 mai 1902):
ASS (1903), pp. 115-136; Pie XII,
Encycl. Mediator Dei (20 novembre
1947): AAS 39 (1947), pp. 521-595; La
Documentation catholique 45 (1948),
col. 195-251; Paul VI, Encycl.
Mysterium fidei (3 septembre 1965):
AAS 57 (1965), pp. 753-774; La
Documentation catholique 62 (1965),
col. 1634-1651; Jean-Paul II, Encycl.
Ecclesia de Eucharistia (17 avril
2003): AAS 95 (2003), pp. 433-475; La
Documentation catholique 100
(2003), pp. 368-390; Congrégation
pour le Culte divin et la Discipline
des Sacrements, Instr. Eucharisticum
mysterium (25 mai 1967): AAS 59
(1967), pp. 539-573; La
Documentation catholique 64 (1967),
col. 1091-1122; Instr. Liturgiam
authenticam (28 mars 2001): AAS 93
(2001), pp. 685-726; La
Documentation catholique 98 (2001),
pp. 684-703.



(11) Cf. Proposition 1.

(12) N. 14: AAS 98 (2006), p. 229; La
Documentation catholique 103
(2006), p. 173.

(13) Catéchisme de l'Église
catholique, n. 1327.

(14) Proposition 16.

(15) Benoît XVI, Homélie à l'occasion
de la prise de possession de sa chaire
en la basilique Saint-Jean-de-Latran
(7 mai 2005): AAS 97 (2005), p. 752;
La Documentation catholique 102
(2005), p. 559.

(16) Cf. Proposition 4.

(17) De Trinitate, VIII, 8, 12: CCL 50,
287.

(18) Encycl. Deus caritas est (25
décembre 2005), n. 12 : AAS 98
(2006), p. 228; La Documentation
catholique 103 (2006), p. 172.



(19) Cf. Proposition 3.

(20) Bréviaire romain, Hymne de
l'Office des Lectures de la Solennité
du Saint-Sacrement du Corps et du
Sang du Christ.

(21) Benoît XVI, Encycl. Deus caritas
est (25 décembre 2005), n. 13: AAS98
(2006), p. 228; La Documentation
catholique 103 (2006), p. 172.

(22) Benoît XVI, Homélie sur
l'esplanade de Marienfeld (21 août
2005): AAS97 (2005), p. 892; La
Documentation catholique 102
(2005), p. 910.

(23) Cf. Proposition 3.

(24) Cf. Missel romain, Prière
eucharistique IV.

(25) Catéchèses XXIII, 7: PG 33, 1114s.

(26) Cf. Sur le Sacerdoce, VI, 4: PG 48,
681; SCh 272 (1980), pp. 315-321.



(27) Ibidem, III, 4: PG 48, 642; SCh 272
(1980), p. 147.

(28) Proposition 22.

(29) Cf. Proposition 42: « Cette
rencontre eucharistique se réalise
dans l'Esprit Saint qui nous
transforme et qui nous sanctifie. Il
réveille dans le disciple la ferme
volonté d'annoncer aux autres, avec
audace, ce qui a été vu et entendu,
pour les conduire eux aussi à la
même rencontre avec le Christ. De
cette façon, le disciple, envoyé par
l'Église, s'ouvre à une mission sans
frontières ».

(30) Cf. Conc. œcum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 3. Voir par
exemple S. Jean Chrysostome,
Catéchèses 3, 13-19; SCh 50, pp.
174-177.

(31) Jean-Paul II, Encycl. Ecclesia de
Eucharistia (17 avril 2003), n. 1: AAS



95 (2003), p. 433; La Documentation
catholique 100 (2003), p. 368.

(32) Ibidem, n. 21: AAS 95 (2003), p.
447; La Documentation catholique
100 (2003), p. 375.

(33) Cf. Jean-Paul II, Encycl.
Redemptor hominis (4 mars 1979), n.
20: AAS71 (1979), pp. 309-316; La
Documentation catholique 76 (1979),
pp. 317-318; Lettre apost. Dominicae
Cenae (24 février 1980), n. 4: AAS72
(1980), pp. 119-121; La
Documentation catholique 77 (1980),
pp. 302-303.

(34) Cf. Proposition 5.

(35) S. Thomas d'Aquin, Somme
Théologique, III, q. 80, a. 4.

(36) N. 38: AAS 95 (2003), p. 458; La
Documentation catholique 100
(2003), p. 381.



(37) Conc. œcum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 23.

(38) Congrégation pour la Doctrine
de la Foi, Lettre sur certains aspects
de l'Église Catholique comprise
comme communion Communionis
notio (28 mai 1992), n. 11: AAS 85
(1993), p. 845; La Documentation
catholique 89 (1992), p. 732.

(39) Proposition 5: « Le terme
‘catholique' exprime l'universalité
provenant de l'unité que
l'Eucharistie, célébrée dans chaque
Église, favorise et édifie. Les Églises
particulières dans l'Église universelle
ont ainsi, dans l'Eucharistie, la tâche
de rendre visibles leur unité et leur
diversité. Ce lien d'amour fraternel
laisse transparaître la communion
trinitaire. Les conciles et les synodes
expriment dans l'histoire cet aspect
fraternel de l'Église ».

(40) Cf. ibidem.



(41) Décret sur le ministère et la vie
des prêtres Presbyterorum ordinis, n.
5.

(42) Cf. Proposition 14.

(43) Const. dogm. Lumen gentium, n.
1.

(44) De Orat. Dom., 23 : PL 4, 553.

(45) Const. dogm. Lumen gentium, n.
48; cf. aussi ibidem n. 9.

(46) Cf. Proposition 13.

(47) Cf. Const. dogm. Lumen gentium,
n. 7.

(48) Cf. ibidem, n. 11; Conc. œcum.
Vat. II, Décret sur l'activité
missionnaire de l'Église Ad gentes,
nn. 9 et 13.

(49) Cf. Jean-Paul II, Lettre
apostolique Dominicae Cenae (24
février 1980), n.7 : AAS 72 (1980), pp.
124-127; La Documentation



catholique 77 (1980), p. 304; cf. aussi
Conc. œcum. Vat. II, Décret
Presbyterorum ordinis, n. 5.

(50) Cf. Code des Canons des Églises
orientales, can. 710.

(51) Cf. Rituel de l'Initiation
chrétienne des adultes, introduction
générale, nn. 34-36.

(52) Cf. Rituel du Baptême des
enfants, introduction, nn. 18-19.

(53) Cf. Proposition 15.

(54) Cf. Proposition 7; Jean-Paul II,
Encycl. Ecclesia de Eucharistia (17
avril 2003), n. 36: AAS 95 (2003), pp.
457-458; La Documentation
catholique 100 (2003), p. 381.

(55) Cf. Jean-Paul II, Exhort. apost.
post-synodale Reconciliatio et
paenitentia(2 décembre 1984), n. 18 :
AAS 77 (1985), pp. 224- 228; La



Documentation catholique 82 (1985),
pp.12-13.

(56) Cf. Catéchisme de l'Église
catholique, n. 1385.

(57) Cf. On pense ici au Confiteor ou
au dialogue entre le prêtre et
l'assemblée avant de s'approcher de
la Communion: « Seigneur, je ne suis
pas digne de te recevoir; mais dis
seulement une parole et je serai
guéri ». Il n'est pas sans signification
que la liturgie prévoie aussi pour le
prêtre quelques très belles prières,
recueillies par la tradition, qui
rappellent le besoin d'être pardonné,
comme par exemple celle qui est
prononcée à mi-voix, avant d'inviter
les fidèles à la communion
sacramentelle: « Que ton corps et ton
sang me délivrent de mes péchés et
de tout mal; fais que je demeure
fidèle à tes commandements et que
jamais je ne sois séparé de toi ».



(58) Cf. S. Jean Damascène, De fide
orthodoxa, IV, 9 : PG 94, 1124C; S.
Grégoire de Nazianze, Discours 39,
17: PG 36, 356A; SCh 358 (1990), p.
189; Conc. œcum. de Trente, Doctrina
de sacramento paenitentiae, cap. 2 :
DS 1672.

(59) Cf. Conc. œcum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 11; Jean-
Paul II, Exhort. apost. post-synodale
Reconciliatio et paenitentia (2
décembre 1984), n. 30 : AAS 77
(1985), pp. 256-257; La
Documentation catholique 82 (1985),
p. 22.

(60) Cf. Proposition 7.

(61) Cf. Jean-Paul II, Motu Proprio
Misericordia Dei (7 avril 2002) : AAS
94 (2002), pp. 452-459; La
Documentation catholique 99 (2002),
pp. 451-455.

(62) Avec les Pères synodaux, je
rappelle que les célébrations



pénitentielles non sacramentelles,
mentionnées dans le rituel du
sacrement de la Réconciliation,
peuvent être utiles pour renforcer
l'esprit de conversion et de
communion dans les communautés
chrétiennes, en préparant ainsi les
cœurs à la célébration du sacrement:
cf. Proposition 7.

(63) Cf. Code de Droit canonique, can.
508.

(64) Paul VI, Const. apost.
Indulgentiarum doctrina
(1(er )janvier 1967), Normae, n. 1:
AAS 59 (1967), p. 21; La
Documentation catholique 64 (1967),
col. 214.

(65) Ibidem, n. 9: AAS 59 (1967), pp.
18-19; La Documentation catholique
64 (1967), col. 212.

(66) Cf. Catéchisme de l'Église
catholique, nn. 1499-1531.



(67) Ibidem, n. 1524.

(68) Cf. Proposition 44.

(69) Cf. Synode des Évêques,
Deuxième Assemblée générale,
Document sur le sacerdoce
ministériel Ultimis temporibus (30
novembre 1971): AAS 63 (1971), pp.
898-942; La Documentation
catholique 69 (1972), pp. 2-11.

(70) Cf. Jean-Paul II, Exhort. apost.
post-synodale Pastores dabo vobis
(25 mars 1992), nn. 42-69: AAS 84
(1992), pp. 729-778; La
Documentation catholique 89 (1992),
pp. 476-492.

(71) Cf. Conc. œcum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 10;
Congrégation pour la doctrine de la
foi, Lettre sur quelques questions
concernant le ministre de
l'Eucharistie Sacerdotium
ministeriale (6 août 1983) : AAS 75
(1983), pp. 1001-1009; La



Documentation catholique 80 (1983),
pp. 885-887.

(72) Catéchisme de l'Église
catholique, n. 1548.

(73) Ibidem, n. 1552.

(74) Cf. In Iohannis Evangelium
Tractacus 123, 5: PL 35, 1967.

(75) Cf. Proposition 11.

(76) Cf. Décret sur le ministère et la
vie des prêtres Presbyterorum
Ordinis, n. 16.

(77) Cf. Jean XXIII, Encycl. Sacerdotii
nostri primordia (1(er) août 1959):
AAS 51 (1959), pp. 545-579; La
Documentation catholique 56 (1959),
col. 1025-1045; Paul VI, Encycl.
Sacerdotalis caelibatus (24 juin
1967): AAS 59 (1967), pp. 657-697; La
Documentation catholique 64 (1967),
col. 1249-1280; Jean-Paul II, Exhort.
apost. post-synodale Pastores dabo



vobis (25 mars 1992), n. 29: AAS 84
(1992), pp. 703-705; La
Documentation catholique 89 (1992),
pp. 467- 468; Benoît XVI, Discours
aux Cardinaux et à la Curie romaine
pour la présentation des vœux de
Noël (22 décembre 2006):
L'Osservatore romano (23 décembre
2006), p. 6; La Documentation
catholique 104 (2007), pp. 106-107.

(78) Cf. Proposition 11.

(79) Cf. Conc œcum. Vat. II, Décret
sur la formation sacerdotale Optatam
totius, n. 6; Code de Droit canonique,
can. 241, § 1 et can. 1029; Code des
Canons des Églises orientales, can.
342, § 1 et can. 758; Jean-Paul II,
Exhort. apost. post-synodale Pastores
dabo vobis (25 mars 1992), nn.
11.34.50: AAS 84 (1992), pp. 673-675;
712- 714; 746-748; La Documentation
catholique 89 (1992), pp. 457; 470-
471; 481-482; Congrégation pour le
Clergé, Directoire pour le ministère



et la vie des prêtres Dives Ecclesiae
(31 mars 1994), n. 58: LEV, 1994, pp.
56-58; La Documentation catholique
91 (1994), pp. 374-375; Congrégation
pour l'Éducation catholique,
Instruction sur les critères de
discernement vocationnel au sujet
des personnes présentant des
tendances homosexuelles en vue de
l'admission au Séminaire et aux
Ordres sacrés (4 novembre 2005):
AAS 97 (2005), pp. 1007-1013; La
Documentation catholique 103
(2006), pp. 24-27.

(80) Cf. Proposition 12; Jean-Paul II,
Exhort. apost. post- synodale
Pastores dabo vobis (25 mars 1992) n.
41: AAS 84 (1992), pp. 726-729; La
Documentation catholique 89 (1992),
pp. 475-476.

(81) Conc. œcum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 29.

(82) Cf. Proposition 38.



(83) Cf. Jean-Paul II, Exhort. apost.
post-synodale Familiaris consortio
(22 novembre 1981), n. 57: AAS 74
(1982), pp. 149-150; La
Documentation catholique 79 (1982),
p. 22.

(84) Lettre apost. Mulieris dignitatem
(15 août 1988), n. 26: AAS 80 (1988),
pp. 1715-1716; La Documentation
catholique 85 (1988), pp. 1083-1084.

(85) Catéchisme de l'Église
catholique, n. 1617.

(86) Cf. Proposition 8.

(87) Cf. Conc. œcum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 11.

(88) Cf. Proposition 8.

(89) Cf. Jean-Paul II, Lettre apost.
Mulieris dignitatem (15 août 1988):
AAS 80 (1988), pp. 1653-1729; La
Documentation catholique 85 (1988),
pp. 1063-1088; Congrégation pour la



Doctrine de la Foi, Lettre aux
Évêques de l'Église catholique sur la
collaboration de l'homme et de la
femme dans l'Église et dans le monde
(31 mai 2004): AAS 96 (2004), pp.
671-687; La Documentation
catholique 101 (2004), pp. 775-784.

(90) Cf. Proposition 9.

(91) Cf. Catéchisme de l'Église
catholique, n. 1640.

(92) Cf. Jean-Paul II, Exhort. apost.
post-synodale Familiaris consortio
(22 novembre 1981), n. 84: AAS 74
(1982), pp. 184-186; La
Documentation catholique 79 (1982),
pp. 32-33; Congrégation pour la
Doctrine de la Foi, Lettre aux
Évêques de l'Église catholique sur
l'accès à la communion eucharistique
de la part des fidèles divorcés
remariés Annus internationalis
Familiae (14 septembre 1994): AAS 86
(1994), pp. 974-979; La



Documentation catholique 91 (1994),
pp. 930-932.

(93) Cf. Conseil pontifical pour les
Textes législatifs, Instruction sur les
normes à observer dans les
tribunaux ecclésiastiques pour les
causes matrimoniales Dignitatis
connubii (25 janvier 2005), Cité du
Vatican 2005.

(94) Cf. Proposition 40.

(95) Benoît XVI, Discours au Tribunal
de la Rote romaine à l'occasion de
l'inauguration de l'année judiciaire
(28 janvier 2006): AAS 98 (2006), p.
138; La Documentation catholique
103 (2006), p. 258.

(96) Cf. Proposition 40.

(97) Cf. ibidem.

(98) Cf. ibidem.

(99) Cf. Conc. œcum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 48.



(100) Cf. Proposition 3.

(101) Je voudrais rappeler ici les
paroles pleines d'espérance et de
réconfort que nous trouvons dans la
Deuxième Prière eucharistique: «
Souviens-toi aussi de nos frères qui
se sont endormis dans l'espérance de
la résurrection et de tous les hommes
qui ont quitté cette vie: reçois-les
dans ta lumière, auprès de toi ».

(102) Cf. Benoît XVI, Homélie pour le
40(e) anniversaire de la clôture du
Concile Vatican II (8 décembre 2005):
AAS 98 (2006), pp. 14-19; La
Documentation catholique 103
(2006), pp. 66-69.

(103)Const. dogm. Lumen gentium, n.
58.

(104) Proposition 4.

(105) Relatio post disceptationem, n.
4: L'Osservatore Romano en langue



française, n. 46 (15 novembre 2005),
p. 8.

(106) Cf. Sermo 1, 7; 7, 10; 22, 7; 29,
76 : Sermones Dominicales ad fidem
codicum nunc denuo editi,
Grottaferrata (1977), pp. 135, 209s,
292s, 337; Benoît XVI, Message au
Mouvements ecclésiaux et aux
Communautés nouvelles (22 mai
2006): AAS 98 (2006), p. 463; La
Documentation catholique 103
(2006), p. 620.

(107) Cf. Conc. œcum. Vat. II, Const.
past. Gaudium et spes, n. 22.

(108) Cf. Conc. œcum. Vat. II, Const.
dogm. sur la Révélation divine Dei
Verbum, nn. 2.4.

(109) Proposition 33.

(110) Sermo 227, 1: PL 38, 1099; SCh
n. 116 (1966), pp. 235.237.



(111) S. Augustin, In Iohannis
Evangelium Tractatus, 21, 8: PL 35,
1568;Études augustiniennes, n. 72
(1988), p. 287.

(112) Ibidem, 28, 1: PL 35, 1622;
Études augustiniennes n. 72 (1988),
p. 569.

(113) Cf. Proposition 30. La Messe
que l'Église célèbre au cours de la
semaine et à laquelle les fidèles sont
invités à participer trouve aussi sa
forme initiale dans le Jour du
Seigneur, le jour de la Résurrection
du Christ: Proposition 43.

(114) Cf. Proposition 2.

(115) Cf. Proposition 25.

(116) Cf. Proposition 19. La
Proposition 25 spécifie : «Une
authentique action liturgique
exprime le caractère sacré du
Mystère eucharistique. Elle devra
transparaître dans les paroles et dans



les actions du prêtre qui célèbre,
tandis qu'il intercède auprès de Dieu
le Père soit avec les fidèles, soit pour
eux».

(117) Présentation générale du Missel
romain, n. 22; Cf. Conc. œcum. Vat. II,
Constitution Sacrosanctum
Concilium, n. 41; Congrégation pour
le Culte divin et la Discipline des
Sacrements, Instr. Redemptionis
Sacramentum (25 mars 2004), nn.
19-25: AAS 96 (2004), pp. 555-557; La
Documentation catholique 101
(2004), pp. 464-466.

(118) Cf. Conc. œcum. Vat. II, Décret
Christus Dominus, n. 14; Constitution
Sacrosanctum Concilium, n. 41.

(119) Présentation générale du Missel
romain, n. 22.

(120) Cf. ibidem.

(121) Cf. Proposition 25.



(122) Cf. Conc. œcum. Vat. II, Const.
Sacrosanctum Concilium, nn.
112-130.

(123) Cf. Proposition 27.

(124) Cf. ibidem.

(125) Pour tout ce qui concerne ces
aspects, il convient de s'en tenir
fidèlement à ce qui est indiqué dans
la Présentation générale du Missel
romain, nn. 281-310.

(126) Cf. Présentation générale du
Missel romain, n. 19; Conc. œcum.
Vat. II, Const. Sacrosanctum
Concilium, nn. 112-118.

(127) Sermo 34, 1: PL 38, 210.

(128) Cf. Proposition 25: « Comme
toutes les expressions artistiques, le
chant doit aussi être intimement
harmonisé avec la liturgie, participer
de manière efficace à sa fin, c'est-à-
dire exprimer la foi, la prière, la



vénération, l'amour envers Jésus
présent dans l'Eucharistie ».

(129) Cf. Proposition 29.

(130) Cf. Proposition 36.

(131) Cf. Conc. œcum. Vat. II, Const.
Sacrosanctum Concilium, n. 116;
Présentation générale du Missel
romain, n. 19.

(132) Présentation générale du Missel
romain, n. 8; cf. Conc. œcum. Vat. II,
Const. Sacrosanctum Concilium, n.
56; Sacrée Congrégation des Rites,
Instr. Eucharisticum Mysterium (25
mai 1967), n. 3: AAS 57 (1967), pp.
540-543; La Documentation
catholique64 (1967), col. 1092-1095.

(133) Cf. Proposition 18.

(134) Ibid.

(135) Présentation générale du Missel
romain, n. 9.



(136) Cf. Jean-Paul II, Encycl. Fides et
ratio (14 septembre 1998), n. 13: AAS
91 (1999), pp. 15-16; La
Documentation catholique 95 (1998),
pp. 905-906.

(137) S. Jérôme, Comm. in Is., Prol.:
PL 24, 17; cf. Conc. œcum. Vat. II,
Const. dogm. Dei Verbum, n. 25.

(138) Cf. Proposition 31.

(139) Présentation générale du Missel
romain, n. 9; cf. Conc. œcum. Vat. II,
Const. Sacrosanctum Concilium, nn.
7; 33; 52.

(140) Proposition 19.

(141) Cf. Conc. œcum. Vat. II, Const.
Sacrosanctum Concilium, n. 52.

(142) Cf. Conc. œcum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum, n. 21.

(143) Le Synode a exhorté à ce sujet à
élaborer des documents pastoraux,
basés sur le lectionnaire triennal, qui



aident à lier de manière intrinsèque
la proclamation des lectures prévues
à la doctrine de la foi: cf. Proposition
19.

(144) Cf. Proposition 20.

(145) Présentation générale du Missel
romain, n. 54.

(146) Cf. ibidem, n. 55.

(147) Cf. Proposition 22.

(148) Présentation générale du Missel
romain, n. 55 d.

(149) Ibidem, n. 55 c.

(150) Tenant compte des coutumes
antiques et vénérables et des désirs
exprimés par les Pères synodaux, j'ai
demandé aux Dicastères compétents
d'étudier la possibilité de placer le
geste de paix à un autre moment, par
exemple avant la présentation des
dons à l'autel. Ce choix, d'autre part,
ne manquerait pas de rappeler de



manière significative l'avertissement
du Seigneur sur la réconciliation
requise avant toute offrande à Dieu
(cf. Mt 5, 23s). Cf. Proposition 23.

(151) Cf. Cong. pour le Culte divin et
la Discipline des Sacrements, Instr.
Redemptionis Sacramentum (25
mars 2004), nn. 80-96: AAS 96 (2004),
pp. 574-577; La Documentation
catholique 101 (2004), pp. 475-477.

(152) Cf. Proposition 34.

(153) Cf. Proposition 35.

(154) Cf. Proposition 24.

(155) Cf. Conc. œcum. Vat. II, Const.
Sacrosanctum Concilium, nn. 14-20;
30s; 48s; Cong. pour le Culte divin et
la Discipline des Sacrements, Instr.
Redemptionis Sacramentum (25
mars 2004), nn. 36-42: AAS 96 (2004),
pp. 561-564; La Documentation
catholique 101 (2004), pp. 468-469.



(156) N. 48.

(157) Ibidem.

(158) Cf. Cong. pour le Clergé et
autres Dicastères de la Curie
romaine, Instruction sur quelques
questions concernant la
collaboration des fidèles laïcs au
ministère des prêtres Ecclesiae de
mysterio (15 août 1997): AAS 89
(1997), pp. 852-877; La
Documentation catholique 94 (1997),
pp. 1009-1020.

(159) Cf. Proposition 33.

(160) Présentation générale du Missel
romain, n. 59.

(161) Cf. ibidem, n. 61.

(162) Cf. Conc. œcum. Vat. II, Décret
sur l'apostolat des laïcs Apostolicam
actuositatem, n. 24; Présentation
générale du Missel romain, nn. 65-73;
Congr. pour le Culte divin et la



Discipline des Sacrements, Instr.
Redemptionis Sacramentum (25
mars 2004), nn. 43-47: AAS 96 (2004),
pp. 564-566; La Documentation
catholique 101 (2004), p. 470;
Proposition 33: « Ces ministères
devront être introduits selon un
mandat spécifique et selon les
exigences réelles de la communauté
qui célèbre. Les personnes chargées
de ces services liturgiques confiés à
des laïcs doivent être soigneusement
choisies, bien préparées et
accompagnées par une formation
permanente. Leur nomination se
fera pour un temps déterminé. Ces
personnes doivent être connues par
la communauté et elles doivent aussi
recevoir d'elle une reconnaissance
cordiale ».

(163) Cf. Conc. œcum. Vat. II, Const.
Sacrosanctum Concilium, nn. 37-42.



(164) Cf. Présentation générale du
Missel romain, Normes universelles
de l'année liturgique, nn. 48-61.

(165) AAS 87 (1995), pp. 288-314; La
Documentation catholique 91 (1994),
pp. 435-446.

(166) Cf. Exhort. apost. post-synodale
Ecclesia in Africa (14 septembre
1995), nn. 55-71: AAS 88 (1996), pp.
33-47; La Documentation catholique
92 (1995), pp. 830-835. Exhort. apost.
post- synodale Ecclesia in America
(22 janvier 1999), nn. 16; 40; 64; 70-
72: AAS 91 (1999), pp. 752-753;
775-776; 799; 805-809; La
Documentation catholique 96 (1999),
pp. 112; 121-122; 131; 134-135.
Exhort. apost. post-synodale Ecclesia
in Asia (6 novembre 1999), nn. 21-22:
AAS 92 (2000), pp. 482-487; La
Documentation catholique 96 (1999),
pp. 990-991. Exhort. apost. post-
synodale Ecclesia in Oceania (22
novembre 2001), n. 16: AAS 94 (2002),



pp. 382-384; La Documentation
catholique 98 (2001), pp. 1082-1083.
Exhort. apost. post-synodale Ecclesia
in Europa (28 juin 2003), nn. 58-60:
AAS 95 (2003), pp. 685-686; La
Documentation catholique 100
(2003), p. 689.

(167) Cf. Proposition 26.

(168) Cf. Proposition 35; Conc. œcum.
Vat. II, Const. Sacrosanctum
Concilium, n. 11.

(169) Cf. Catéchisme de l'Église
catholique, n. 1388; Conc. œcum. Vat.
II, Const. Sacrosanctum Concilium, n.
55.

(170) Cf. Encycl. Ecclesia de
Eucharistia (17 avril 2003), n. 34: AAS
95 (2003), p. 456; La Documentation
catholique 100 (2003), p. 380.

(171) Tels, par exemple, S. Thomas
d'Aquin, Somme théologique, III, q.
80, a. 1, 2; S. Thérèse de Jésus, Le



chemin de la perfection, ch. 35. La
doctrine a été confirmée avec
autorité par le Concile de Trente,
sess. XIII, c. VIII.

(172) Cf. Jean-Paul II, Encycl. Ut
unum sint (25 mai 1995), n. 8: AAS 87
(1995), pp. 925-926; La
Documentation catholique 92 (1995),
p. 569.

(173) Cf. Proposition 41; Conc. œcum.
Vat. II, Décret sur l'œcuménisme
Unitatis redintegratio, nn. 8, 15; Jean-
Paul II, Encycl. Ut unum sint (25 mai
1995), n. 46: AAS 87 (1995), p. 948; La
Documentation catholique 92 (1995),
p. 580; Encycl. Ecclesia de
Eucharistia (17 avril 2003), nn. 45-46:
AAS 95 (2003), pp. 463-464; La
Documentation catholique 100
(2003), pp. 383-384. Code de Droit
canonique, can. 844 §§ 3-4; Code des
Canons des Églises orientales, can.
671 §§ 3-4; Conseil pont. pour la
Promotion de l'Unité des Chrétiens,



Directoire pour l'application des
Principes et des Normes sur
l'œcuménisme (25 mars 1993), nn.
125, 129-131:AAS 85 (1993), pp. 1087,
1088-1089; La Documentation
catholique 90 (1993), pp. 630- 631.

(174) Cf., nn. 1398-1401.

(175) Cf. n. 293.

(176) Cf. Conseil pont. pour les
Communications sociales, Instr. past.
sur les communications sociales pour
le 20(e )anniversaire de « Communio
et progressio », Aetatis novae (22
février 1992): AAS 84 (1992), pp.
447-468; La Documentation
catholique 89 (1992), pp. 359-367.

(177) Cf. Proposition 29.

(178) Cf. Proposition 44.

(179) Cf. Proposition 48.

(180) Cette connaissance peut aussi
être effectuée au cours des années de



formation des candidats au
sacerdoce, dans le séminaire, à
travers des initiatives opportunes: cf.
Proposition 45.

(181) Cf. Proposition 37.

(182) Cf. Const. Sacrosanctum
Concilium, nn. 36 et 54.

(183) Proposition 36.

(184) Cf. ibidem.

(185) Cf. Proposition 32.

(186) Cf. Proposition 14.

(187) Proposition 19.

(188) Cf. Proposition 14

(189) Cf. Benoît XVI, Homélie pour les
premières Vêpres de la Pentecôte (3
juin 2006): AAS 98 (2006), p. 509; La
Documentation catholique 103
(2006), pp. 625-626.



(190) Cf. Proposition 34.

(191) Enarrationes in Psalmos 98, 9
CCL XXXIX, 1385; Cf. Benoît XVI,
Discours à la Curie romaine (22
décembre 2005) : AAS 98 (2006), pp.
44-45; La Documentation catholique
103 (2006), pp. 58-59.

(192) Cf. Proposition 6.

(193) Benoît XVI, Discours à la Curie
romaine (22 décembre 2005): AAS 98
(2006), p. 45; La Documentation
catholique 103 (2006), p. 59.

(194) Cf. Proposition 6; Congrégation
pour le Culte divin et la Discipline
des Sacrements, Directoire sur la
piété populaire et la liturgie.
Principes et orientations (17
décembre 2001), nn. 164- 165, Paris
(2003), pp. 136-138; Sacrée
Congrégation des rites, Instr.
Eucharisticum Mysterium (25 mai
1967): AAS 57 (1967); pp. 539-573, La



Documentation catholique 64 (1967),
col. 1091-1122.

(195) Cf. Relatio post disceptationem,
n. 11: L'Osservatore Romano en
langue française, n. 46 (15 novembre
2005), p. 8.

(196) Cf. Proposition 28.

(197) Cf. n. 314.

(198) VII, 10, 16 : PL 32, 742; Œuvres
I, Paris (1998), p. 918.

(199) Benoît XVI, Homélie sur
l'esplanade de Marienfeld, (21 août
2005): AAS 97 (2005), p. 891; La
Documentation catholique 102
(2005), p. 910; Homélie de la veille de
la Pentecôte (3 juin 2006): AAS 98
(2006), p. 505; La Documentation
catholique 103 (2006), p. 623.

(200) Cf. Relatio post disceptationem,
6.47: L'Osservatore Romano en



langue française, n. 46 (2005), p. 10;
Proposition 43.

(201) De civitate Dei, X, 6: PL 41, 284;
Œuvres II, Paris (2000), p. 379.

(202) Cf. Catéchisme de l'Église
catholique, n. 1368.

(203) S. Irénée, Adversus Haereses IV,
20, 7: PG 7, 1037; SCh 100/2 (1965), p.
649.

(204) Lettre aux Magnésiens, 9, 1: PG
5, 670; SCh 10, p. 103.

(205) Cf. 1ère Apologie 67, 1-6: PG 6,
430 s. 427.430; Ichtus/Les Pères dans
la foi, Paris (1982), pp. 94-95.

(206) Cf. Proposition 30.

(207) Cf. AAS 90 (1998), pp. 713-766;
La Documentation catholique 95
(1998), pp. 658-681.

(208) Proposition 30.



(209) Homélie (19 mars 2006): AAS 98
(2006), p. 324; L'Osservatore Romano
en langue française, n. 12 (2006), p. 2.

(210) Le Compendium de la doctrine
sociale de l'Église remarque avec
raison: « Le repos ouvre à l'homme,
lié à la nécessité du travail, la
perspective d'une liberté plus pleine,
celle du Sabbat éternel (cf. He 4,
9-10). Le repos permet aux hommes
d'évoquer et de revivre les œuvres de
Dieu, de la Création à la Rédemption,
de se reconnaître eux-mêmes comme
son œuvre (cf. Ep 2, 10) et de rendre
grâce pour leur vie et leur
subsistance, à lui qui en est l'Auteur
» (n. 258).

(211) Cf. Proposition 10.

(212) Cf. ibidem.

(213)Cf. Benoît XVI, Discours aux
Évêques de la Conférence épiscopale
du Canada – Québec en visite ad
limina apostolorum (11 mai 2006): La



Documentation catholique 103
(2006), pp. 657-658.

(214) N. 10: AAS 71 (1979), pp.
414-415; La Documentation
catholique 71 (1979), p. 359.

(215) Benoît XVI, Audience générale
du 29 mars 2006: L'Osservatore
Romano(30 mars 2006), p. 4; La
Documentation catholique 103
(2006), p. 417.

(216) Proposition 39.

(217) Cf. Relatio post disceptationem,
n. 30: L'Osservatore Romano en
langue française, n. 46 (2005), p. 10.

(218) Cf. Conc. œcum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, nn. 39-42.

(219) Cf. Jean-Paul II, Exhort. apost.
post-synodale Christifideles laici (30
décembre 1988), nn. 14.16: AAS 81
(1989), pp. 409- 413; 416-418; La



Documentation catholique 86 (1989),
pp. 158-160.

(220) Cf. Proposition 39.

(221) Cf. ibidem.

(222) Pontifical romain. L'ordination
de l'Évêque, des prêtres, des diacres,
Rite de l'ordination du prêtre, n. 135.

(223) Cf. Jean-Paul II, Exhort. apost.
post-synodale Pastores dabo vobis
(25 mars 1992), nn. 19-33; 70-81: AAS
84 (1992), pp. 686-712; 778-800; La
Documentation catholique 89 (1992),
pp. 461- 470; 492-500.

(224) Proposition 38.

(225) Proposition 39. Cf. Jean-Paul II,
Exhort. apost. post- synodale Vita
consecrata (25 mars 1996), n. 95: AAS
88 (1996), pp. 470-471; La
Documentation catholique 93 (1996),
p. 390.



(226) Code de Droit canonique, can.
663, § 1.

(227) Cf. Jean-Paul II, Exhort. apost.
post-synodale Vita consecrata (25
mars 1996), n. 34: AAS 88 (1996), pp.
407-408; La Documentation
catholique93 (1996), p. 364.

(228) Encycl. Veritatis splendor (6
août 1993), n. 107: AAS 85 (1993), pp.
1216-1217; La Documentation
catholique 90 (1993), p. 937.

(229) Benoît XVI, Encycl. Deus caritas
est (25 décembre 2005), n. 14: AAS98
(2006), p. 229; La Documentation
catholique 103 (2006), p. 173.

(230) Cf. Jean-Paul II, Encycl.
Evangelium vitae (25 mars 1995):
AAS 87 (1995), pp. 401-522; La
Documentation catholique 92 (1995),
pp. 351-404; Benoît XVI, Discours au
Congrès international sur l'embryon
humain (27 février 2006): AAS 98
(2006), pp. 263-266; La



Documentation catholique103 (2006),
pp. 413-415.

(231) Cf. Congrégation pour la
Doctrine de la Foi, Note doctrinale
sur l'engagement et le comportement
des catholiques dans la vie politique
(24 novembre 2002): AAS 96 (2004),
pp. 359-370; La Documentation
catholique 100 (2003), pp. 130-136.

(232) Cf. Proposition 46.

(233) AAS 97 (2005), p. 711; La
Documentation catholique 102
(2005), p. 548.

(234) Proposition 42.

(235) Cf. Le martyre de saint
Polycarpe, XV, 1: PG 5, 1039.1042; SCh
10 (1951), pp. 263.265.

(236) S. Ignace d'Antioche, Lettre aux
Romains, IV, 1: PG 5, 690; SCh 10
(1951), p. 131.



(237) Cf. Conc. œcum. Vat. II, Constit.
dogm. Lumen gentium, n. 42.

(238) Cf. Proposition 42; cf.
Congrégation pour la Doctrine de la
Foi, Déclaration Dominus Iesus sur
l'unicité et l'universalité salvifique de
Jésus Christ et de l'Église (6 août
2000), nn. 13-15: AAS 92 (2000), pp.
754-756; La Documentation
catholique 97 (2000), pp. 817-818.

(239) Cf. Proposition 42.

(240) Benoît XVI, Encycl. Deus caritas
est (25 décembre 2005), n. 18: AAS 98
(2006), p. 232; La Documentation
catholique 103 (2006), pp. 174-175.

(241) Ibidem, n. 14.

(242) Au cours de l'assemblée
synodale nous avons écouté avec
émotion des témoignages très
significatifs concernant l'efficacité du
sacrement dans l'œuvre de
réconciliation. À ce sujet dans la



Proposition 49 on affirme: « Grâce
aux célébrations eucharistiques, des
peuples en conflit ont pu se réunir
autour de la Parole de Dieu, écouter
son annonce prophétique de la
réconciliation par le pardon gratuit,
recevoir la grâce de la conversion qui
permet la communion au même pain
et au même calice ».

(243) Cf. Proposition 48.

(244) Benoît XVI, Encycl. Deus caritas
est (25 décembre 2005), n. 28: AAS98
(2006), p. 239; La Documentation
catholique 103 (2006), p. 179.

(245) Cf. Proposition 48.

(246) Cf. Benoît XVI, Discours au
Corps diplomatique accrédité près le
Saint-Siège (9 janvier 2006): AAS 98
(2006), p. 127; La Documentation
catholique 103 (2006), p. 106.

(247) Ibidem.



(248) Cf. Proposition 48. Dans cette
perspective, le Compendium de la
doctrine sociale de l'Église se révèle
particulièrement utile.

(249) Cf. Proposition 43.

(250) Cf. Proposition 47.

(251) Cf. Proposition 17.

(252) Martyrium Saturnini, Dativi et
aliorum plurimorum, ch.7, 9, 10: PL
8, 707.709-710.

(253) Cf. Jean-Paul II, Encycl. Ecclesia
de Eucharistia (17 avril 2003), n. 53:
AAS 95 (2003), p. 469; La
Documentation catholique 100
(2003), p. 387.

(254) Prière eucharistique I (Canon
romain).

(255) Proposition 50.

(256) Cf. Benoît XVI, Homélie (8
décembre 2005): AAS 98 (2006), p. 15;



La Documentation catholique 103
(2006), p. 67.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/exhortation-
apostolique-post-synodale-

sacramentum-caritatis/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/exhortation-apostolique-post-synodale-sacramentum-caritatis/
https://opusdei.org/fr-cm/article/exhortation-apostolique-post-synodale-sacramentum-caritatis/
https://opusdei.org/fr-cm/article/exhortation-apostolique-post-synodale-sacramentum-caritatis/
https://opusdei.org/fr-cm/article/exhortation-apostolique-post-synodale-sacramentum-caritatis/

	Exhortation apostolique post-synodale SACRAMENTUM CARITATIS

