
opusdei.org

En route vers le
Centenaire (6) : Le
travail, condition
naturelle de l'être
humain

À partir de l'évolution
historique du travail, cet article
développe sa dignité et son
importance dans la vie
humaine. S'inspirant de
l'enseignement de saint
Josémaria, il propose le travail
comme lieu de rencontre avec
Dieu et moyen de sanctification.



22/09/2025

VI. Le travail, condition naturelle
de l'être humain

Si l'on retrace l'histoire de
l'humanité, il est surprenant de voir
comment le travail a évolué au fil des
siècles. Il y a à peine 12 000 ans, nos
ancêtres, qui jusqu'alors se
consacraient à la chasse et à la
cueillette, ont commencé à cultiver la
terre. L'élevage s'est progressivement
perfectionné, devenant de plus en
plus productif. Le développement
d'outils mécaniques, d'abord
rudimentaires puis de plus en plus
complexes, a transformé l'artisanat,
l'agriculture, la construction et la
production textile. L'énergie, qui
dépendait au départ des éléments
naturels et de la force des animaux
ou des êtres humains eux-mêmes, a
été remplacée à partir de la seconde



moitié du XVIIIème siècle par les
machines à vapeur, puis par les
moteurs à combustion interne et les
systèmes de propulsion à réaction.
Les progrès de la science ont permis
la découverte et l'utilisation de
l'électricité, la transmission d'ondes
électromagnétiques et le contrôle de
l'énergie nucléaire. Tout au long du
XXème siècle, la technologie s'est
généralisée dans le monde du travail.
Au cours des dernières décennies, les
microprocesseurs ont facilité le
traitement de l'information et le
contrôle des machines. La manière
de construire, de se déplacer, de
communiquer, d'enseigner et
d'apprendre a changé. Notre façon
de travailler a changé et continuera
de changer.

Existe-t-il quelque chose de stable au
milieu de cette évolution constante ?
Qu'est-ce qui définit, en termes
anthropologiques, le travail humain
au-delà de tous ces changements ?



Contrairement aux autres êtres
vivants, l'être humain ne travaille
pas seulement pour satisfaire ses
besoins fondamentaux – tels que la
survie, l'alimentation ou la
reproduction –, mais il est également
capable de planifier l'avenir, de
transformer son environnement en
fonction de ses besoins vitaux, de
créer des œuvres d'art et de
transmettre ses connaissances aux
générations suivantes, rendant ainsi
le progrès possible. En définitive, le
travail nous maintient en vie.

Cependant, dans le monde antique –
tant dans la culture gréco-romaine
que dans d'autres traditions extra-
bibliques – le travail ne jouissait pas
d'une dignité particulière. Il était
plutôt associé à une dimension
servile, propre à une condition
humaine fatigante et soumise. La
véritable plénitude de la vie résidait
dans les loisirs, compris comme la
possibilité de se consacrer à des



plaisirs intellectuels, tels que la
philosophie, ou à diverses formes de
distraction et d'hédonisme. C'est
peut-être en raison de cette
conception fondamentale que
certains courants de l'ascétisme
chrétien finirent par considérer le
travail, au cours des siècles suivants,
comme un simple moyen de
s'occuper, presque un remède contre
les dangers de l'oisiveté et de la
fantaisie.

À de nombreuses reprises, la
philosophie moderne et
contemporaine a réfléchi sur la
relation entre l'être humain et la
technique, oscillant souvent entre
deux extrêmes : d'une part,
l'optimisme qui croit que l'histoire
nous conduira à des réalisations
toujours plus grandes, voire au point
de s’affranchir du travail grâce au
remplacement complet de l'être
humain par la machine ; et, d'autre
part, un pessimisme catastrophiste



qui craint qu'un progrès technique et
scientifique incontrôlé ne finisse par
provoquer la destruction de
l'humanité et de la planète qui la
soutient.

Comme on le sait, la théologie et le
Magistère de l'Église ont longuement
réfléchi sur le travail, en se
concentrant surtout sur ses
dimensions éthiques et morales, ce
qui a donné naissance à la Doctrine
Sociale de l'Église. La réflexion sur la
valeur spirituelle du travail a
toutefois été beaucoup moins
développée. Il est rare de trouver des
auteurs ou des documents qui
parlent du dynamisme que le travail
recèle dans la vie spirituelle
chrétienne : le travail comme lieu de
dialogue entre Dieu et l'homme,
comme espace pour l'annonce de
l'Évangile et la construction du
Royaume de Dieu. C'est la raison
pour laquelle la prédication de saint
Josémaria Escrivá suscite



aujourd'hui un intérêt particulier. En
effet, le fondateur de l'Opus Dei a
enseigné que le travail – et, par
extension, la vie ordinaire – est un
lieu de rencontre avec Dieu et le
domaine où la plupart d'entre nous
pouvons rechercher la sainteté. Le
travail engendre un réseau de
relations humaines qui favorisent
l'apostolat chrétien et constitue la 
matière à sanctifier pour rendre plus
chrétienne – et donc plus humaine –
la société dans laquelle nous vivons.
En réalité, on peut parler d'une
vocation spécifique à la sainteté dans
et à travers le travail. La proximité
du centenaire de la fondation de
l'Opus Dei (1928-2028) offre une
occasion propice pour redécouvrir
l'actualité de ce message et apprécier
sa contribution à la mission de
l'Église et à la vie sociale, dans un
monde où des formes de travail
toujours nouvelles façonnent le
présent et orientent l'avenir.



Une bénédiction, et non une
punition

Ceux qui s'intéressent aux
enseignements du fondateur de
l'Opus Dei sont souvent surpris par
son insistance à souligner la dignité
du travail, une dignité qu'il situe déjà
dans le contexte de la création, avant
le péché d'Adam :

« Le travail – je le proclame depuis
1928 – n’est ni une malédiction, ni un
châtiment du péché. La Genèse parle
de cette réalité avant qu’Adam se soit
rebellé contre Dieu. Dans le plan de
Dieu, l’homme était appelé à
travailler sans relâche, coopérant
ainsi à la tâche immense de la
création » (Amis de Dieu, no 81).

« Retenez bien ceci : cette obligation
n’est pas née comme une séquelle du
péché originel ; il ne s’agit pas
davantage d’une trouvaille des temps
modernes. C’est un moyen nécessaire
que Dieu nous confie sur cette terre,



en allongeant la durée de notre vie,
et aussi en nous associant à son
pouvoir créateur, afin que nous
gagnions notre nourriture tout en
récoltant du grain pour la vie
éternelle ; l’homme est né pour
travailler, comme les oiseaux pour
voler (Job 5, 7) » (Amis de Dieu, no 57).

Le travail est donc la condition
initiale et la vocation naturelle de
tout être humain :

« Le travail est la vocation initiale de
l’homme ; c’est une bénédiction de
Dieu, et ceux qui le considèrent
comme un châtiment se trompent
lamentablement. Le Seigneur, qui est
le meilleur des pères, a placé le
premier homme au Paradis – ut 
operaretur – pour qu’il travaille
» (Sillon, no 482).

Pour comprendre le sens et la valeur
du travail, il ne faut pas partir du
péché et de ses conséquences, mais
de l'image de Dieu imprimée dans



chaque être humain. La nouvelle
fondation que saint Josémaria s’est
senti appelé à promouvoir dans
l'Église a précisément pour mission
de revaloriser la dignité originelle du
travail :

« Certes, mes filles et mes fils, en
venant à l'Opus Dei et en agissant
ainsi, nous n'avons fait que rappeler
que Dieu a voulu que nous aimions le
travail. Lorsque l'Écriture raconte la
création du premier homme, elle
nous dit que le Seigneur Dieu prit
l’homme et le conduisit dans le jardin
d’Éden pour qu’il le travaille – ut
operaretur – et le garde (Gn 2, 15).
Après le péché, la réalité du travail
reste la même, mais elle est
désormais liée, à cause de ce péché, à
la douleur, à la fatigue : C’est à la
sueur de ton visage que tu gagneras
ton pain (Gn 3, 19), peut-on lire dans
la Genèse. Le travail n'est pas
quelque chose d'accidentel, mais une



loi pour la vie de l'homme » (Lettre
14, no 3).

En effet, il s'agit de « rappeler »
quelque chose que certaines lectures
de la Genèse auraient pu négliger : le
travail n'est pas une punition, mais
une bénédiction. Nos premiers
parents n'ont pas reçu de Dieu un
simple ordre ou une tâche servile,
mais une véritable bénédiction : «
Dieu les bénit et leur dit : Soyez
féconds et multipliez-vous, remplissez
la terre et soumettez-la. Soyez les
maîtres des poissons de la mer, des
oiseaux du ciel, et de tous les animaux
qui vont et viennent sur la terre » (Gn
1, 28). Rien n'est plus éloigné de
l'esprit biblique que de considérer le
travail comme une malédiction.
Après le péché d'Adam, l'homme
reste le « cultivateur » et le « gardien
» de la terre, comme le voulait le
Créateur, même si son travail est
désormais marqué par l'effort, la
précarité et l'insécurité. Bien qu'il



soit exposé au risque du péché –
comme le montre l'épisode de la tour
de Babel (cf. Gn 11, 1-9) –, l'être
humain peut, par un travail
minutieux et soigné, rendre un culte
à Dieu : il construit des autels,
fabrique l'arche de l'alliance, édifie le
Temple de Jérusalem.

Tant qu'il y aura des hommes sur
terre

L'originalité du travail en tant que
dimension existentielle
accompagnant la vie de chaque
personne, tout comme la diversité
des formes sous lesquelles se
manifeste l'activité humaine, ont
conduit saint Josémaria à formuler
deux considérations fondamentales.

La première est que la vocation à la
sainteté au milieu du monde, à
laquelle Dieu appelle chaque
personne de l'Opus Dei, doit inclure,
d'une certaine manière, la vocation
professionnelle et humaine que



chacun exerce déjà ou se prépare à
exercer :

« La vocation professionnelle, soyez-
en convaincus, est une partie
essentielle, inséparable, de notre
condition de chrétiens. Le Seigneur
veut que vous soyez saints à la place
que vous occupez, dans l’exercice du
métier que vous avez choisi, quelle
qu’en soit la raison : je les trouve
tous bons et nobles – pourvu qu’ils
ne s’opposent pas à la loi divine – et
aptes à être élevés au plan
surnaturel, c’est-à-dire à être greffés
sur le courant d’Amour qui définit la
vie d’un enfant de Dieu » (Amis de
Dieu, no 60).

En second lieu, étant donné la
richesse et la diversité des formes
que prend le travail humain et les
circonstances concrètes de la vie
ordinaire, un appel à la sainteté dans
et par le travail implique – presque



comme une conséquence naturelle –
un appel universel à la sainteté.

Le chemin proposé par la nouvelle
fondation est destiné à durer jusqu'à
la fin des temps, car, comme l'a écrit
saint Josémaria, il y aura toujours sur
terre des hommes et des femmes qui
travaillent : « Tant qu'il y aura des
hommes sur terre, l'Œuvre existera
» (Lettre 3, no 92).

Certes, l'universalité de l'appel à la
sainteté a pour fondement
théologique le sacrement du
Baptême, et non le travail. En effet,
c'est le Baptême qui configure le
croyant à Jésus-Christ, l'invitant à
mener à son accomplissement cette
identification à Lui tout au long de sa
vie. Tous les membres du Peuple de
Dieu – ministres ordonnés et laïcs,
religieux et consacrés, hommes et
femmes, bien portants et malades –
sont appelés à tendre vers la
perfection chrétienne.



Cependant, le fait d'avoir vu que cette
sainteté pouvait être recherchée
dans l'exercice du travail et dans la
vie ordinaire (cf. Lettre 3, no 2) a
permis au fondateur de l'Opus Dei de
montrer que cette universalité était,
dans la pratique, accessible à tous.
Ainsi s'ouvraient, affirmait-il, les
chemins divins sur la terre (cf. Quand
le Christ qui passe, no 21 ; Amis de
Dieu, no 314), car tout travail et toute
activité quotidienne peuvent devenir
un lieu de rencontre avec Dieu (cf. 
Amis de Dieu, nos 149, 208).

Voici deux textes particulièrement
significatifs :

« Mes enfants, allez dans tous les
coins et recoins. Là où une personne
honnête peut vivre, nous trouverons
de l'air pour respirer. C'est là que
nous devons être avec notre joie,
avec notre paix intérieure, avec
notre désir d'amener les âmes au
Christ. Dans quels endroits ? Là où se



trouvent les intellectuels ? Là où se
trouvent les intellectuels. Là où se
trouvent ceux qui travaillent de leurs
mains ? Là où se trouvent ceux qui
travaillent de leurs mains. Et parmi
ces tâches, quelle est la meilleure ? Je
vous le dirai comme tant d'autres
fois : le travail qui est fait avec le plus
d'amour de Dieu est le plus noble.
Quand vous travaillez et que vous
aidez votre ami, votre collègue, votre
voisin sans qu'il s'en aperçoive, vous
le guérissez ; vous êtes le Christ qui
guérit, vous êtes le Christ qui vit sans
dédain avec ceux qui ont besoin de
santé, comme cela peut nous arriver
un jour ou l'autre » (Rencontre au
Théâtre Coliseo, Buenos Aires, 23-
VI-1974).

« Ne trouves-tu pas un peu fou de
dire qu'au milieu de la rue, on peut
et on doit être saint ? Que celui qui
vend des glaces dans un chariot,
l'employée qui passe sa journée dans
la cuisine, le directeur d'une banque,



le professeur d'université, celui qui
travaille dans les champs, celui qui
porte des valises sur ses épaules...
peuvent et doivent être saints ? Tous
appelés à la sainteté ! » (Rencontre à
São Paulo, 30 mai 1974, cité dans S.
Bernal, Mgr Josémaria Escrivá de
Balaguer. Notes sur la vie du
fondateur de l'Opus Dei, Rialp, Madrid
1977, 103).

Ces deux textes – surtout le second –
développent l'universalité de l'appel
à la sainteté en passant en revue les
différentes activités, professions et
métiers. Si tout travail honnête peut
être sanctifié et devenir un lieu de
rencontre avec Dieu, alors l'appel à la
sainteté est aussi universel que les
innombrables facettes du monde du
travail, exercées par des hommes et
des femmes de tous les temps.

La conviction de saint Josémaria que
la nouvelle fondation qu'il se sent
inspiré à promouvoir perdurera dans



le temps repose sur une certitude
simple mais profonde : comme le
travail est la condition naturelle de
l'être humain, la sanctification du
travail sera toujours possible, car il
sera toujours possible d'aimer et de
vivre en présence de Dieu dans le
contexte de la vie ordinaire.

La voie qu'il propose n'est pas une
adaptation pour les laïcs d'autres
formes de témoignage chrétien qui,
en vertu d'une consécration
spécifique ou de vœux canoniques,
exigent un abandon total à la prière
contemplative et différentes formes
de séparation du monde. Saint
Josémaria sait qu'il s'adresse à des
personnes qui seront plongées dans
des activités séculières. Eux aussi –
hommes et femmes – peuvent
atteindre des sommets d'intense vie
de prière et d'union avec Dieu. C'est
ce que suggère, par exemple,
l'utilisation insistante de l'adjectif 
contemplatif et de l'expression 



contemplatifs au milieu du monde (cf. 
Sillon, no 497 ; Forge, nos 738, 740), par
laquelle il fait référence à la vie
ordinaire de ceux qui travaillent. La
même profondeur de prière à
laquelle aspire un religieux
contemplatif, suivant un style de vie
retiré du monde, doit pouvoir être
atteinte également par un ouvrier,
une mère de famille, une chercheuse
scientifique ou un artiste :

« En suscitant son Œuvre au cours de
ces années, le Seigneur a voulu que
l'on ne méconnaisse ni n'oublie plus
jamais la vérité selon laquelle tous
doivent se sanctifier, et que la
plupart des chrétiens doivent se
sanctifier dans le monde, dans leur
travail ordinaire. C'est pourquoi, tant
qu'il y aura des hommes sur terre,
l'Œuvre existera. Ce phénomène se
produira toujours : il y aura des
personnes de toutes professions et de
tous métiers qui rechercheront la
sainteté dans leur état, dans leur



profession ou dans leur métier, en
étant des âmes contemplatives au
beau milieu de la rue » (Lettre 3, no

92).

Le travail, lieu de mission

Les experts en sociologie du travail
affirment qu'environ un tiers des
enfants qui naissent aujourd'hui
dans les pays développés occuperont
à l'avenir des emplois qui n'existent
pas encore : il s'agit de professions
que la dynamique de la vie sociale
façonnera dans les années à venir,
avant qu'ils n'entrent sur le marché
du travail. Malgré ces
transformations rapides qui
caractérisent notre époque, nous
sommes convaincus que
l'enseignement de saint Josémaria
sur la sanctification du travail reste
pleinement d'actualité, car il se
réfère à la personne qui travaille, et
non au type de travail concret qu'elle
accomplit.



Le profil spirituel que le fondateur
de l'Opus Dei a esquissé dans sa
prédication pour les chrétiens
immergés dans les réalités du monde
offre en effet des réponses claires à
bon nombre des incertitudes
auxquelles nous sommes confrontés
aujourd'hui.

Dans le monde contemporain, le
travail est souvent perçu comme un
obstacle qui empêche de consacrer
du temps à soi-même, à sa famille ou
à ses propres intérêts. La vie – la 
vraie vie – ne semblerait commencer
qu'à la fin de la journée de travail.
L'opposition entre les jours de
semaine et le week-end est
emblématique de cette vision :on
supporte les jours de travail dans
l'attente du week-end ; et les longs
mois de travail grâce au soulagement
que procurent les vacances. Même
ceux qui vivent leur foi chrétienne
avec engagement ont tendance à
penser que ce n'est qu'après le travail



qu'ils pourront se consacrer aux
autres, participer à des initiatives
apostoliques, se recueillir dans la
prière ou cultiver leur vie intérieure.

Bien que cette perception soit
empreinte d’un certain réalisme –
tant parce que le travail exige
effectivement du temps et de
l'énergie qui ne peuvent être
consacrés à d'autres activités, que
parce que l'expérience de nombreux
travailleurs se déroule dans des
conditions indignes de la condition
humaine –, la conclusion implicite est
que la vie spirituelle, la relation avec
Dieu et l'attention portée au prochain
ne s'épanouissent qu'en dehors du
cadre professionnel, dans des
espaces distincts de la vie ordinaire.
Les villes elles-mêmes semblent
renforcer cette logique, poussant
leurs habitants à rechercher d'autres
lieux de loisirs, de recueillement et
de sens.



Cependant, dans la continuité de
l'Évangile – Jésus prêchait aussi bien
dans les villes qu'à la campagne,
travaillait de ses mains et connaissait
bien les contextes du travail humain
–, la prédication de saint Josémaria
ne partageait pas cette vision. Au
contraire, il encourageait résolument
l'unité de vie et la sanctification du
quotidien : Dieu, on le trouve dans
l'exercice de notre activité
quotidienne ; non seulement le
travail n'empêche pas la prière, mais
il peut devenir prière ; il occupe une
place sur l'autel, à côté de
l'Eucharistie. L'engagement chrétien,
l'apostolat et la croissance humaine
et spirituelle de la société se réalisent
souvent précisément à travers le
travail.

Ces objectifs ne peuvent bien sûr être
poursuivis en dehors du contexte du
travail, ce dont nous avons tous fait
l'expérience. Mais cela nous dit que
le travail n'est pas un obstacle à la vie



et à la mission des chrétiens ; au
contraire, pour beaucoup, c'est un
lieu naturel où cette vie et cette
mission s'expriment et se nourrissent.

Beaucoup de nos contemporains
voient dans le travail un miroir dans
lequel ils projettent leur propre
image, transformant l'engagement
professionnel en une forme
d'affirmation de soi. Les réalisations
professionnelles deviennent une
lettre de recommandation aux yeux
du monde, comme une preuve de la
valeur de soi. En revanche, les échecs
non seulement attristent, mais
peuvent aussi anéantir la personne.

Lorsque le travail est conçu comme
un espace privilégié pour
l'affirmation de soi, il devient
facilement quelque chose que l'on «
vénère », voire pour lequel on est
prêt à « sacrifier » beaucoup de
choses : son temps, sa santé, ses
relations humaines. À ce stade, le



travail – consciemment ou
inconsciemment – se transforme en
idole. Et cette idole, c'est nous-
mêmes.

Même les outils technologiques, s'ils
ne sont pas orientés vers le service
des autres et le bien commun,
peuvent devenir des idoles. Ce n'est
pas un hasard si un document récent
du Saint-Siège, la note Antiqua et
nova (2025), consacrée à
l'intelligence artificielle, met
précisément en garde contre ce
risque. Il nous met en garde contre la
tentation de projeter sur ces
technologies nos attentes les plus
profondes – le désir de relations, de
certitudes, de sécurité –, car cela
revient à en faire une idole
technologique (cf. Antiqua et nova, no

105).

Loin de cette vision idolâtre, une
vision cohérente du travail, telle que
la propose l'Évangile et que saint



Josémaria a su relire et transmettre à
notre époque, nous aide à garder
clairement à l'esprit le véritable
ordre des fins de l'effort humain :
rendre gloire à Dieu seul, servir son
prochain, promouvoir le bien de la
société. Mais cela implique aussi
d'accepter le sacrifice de la croix, en
faisant confiance avant tout à Dieu,
et non aux certitudes humaines.

L'insistance avec laquelle le
fondateur de l'Opus Dei exhortait à
bien travailler – avec compétence,
professionnalisme, en évitant la
superficialité ou les solutions
approximatives – n'était pas
seulement une condition nécessaire
pour offrir le travail à Dieu comme
un sacrifice agréable, mais elle
contient aussi une force
transformatrice capable de guérir
beaucoup des maux de notre temps.

À une époque où la précipitation
l'emporte sur la réflexion, où



l'obsession d'obtenir des résultats à
tout prix compromet le
professionnalisme et le respect des
procédures et des lois, et où la peur
et l'émotivité remplacent souvent
l'analyse sereine et raisonnée des
faits, l'appel à un travail bien fait –
même s'il demande des efforts et du
temps – apparaît comme une
invitation providentielle. Dans cette
optique, le succès ou l'échec
changent de sens.

La compétence, le professionnalisme
et l'étude protègent non seulement
des erreurs, mais aussi du fait de
causer du tort à autrui et du
gaspillage des ressources. Éduquer
les personnes à bien travailler est
sans aucun doute l'un des plus
grands services que l'on puisse
rendre non seulement à la société,
mais aussi à l'Église qui n'est pas à
l'abri du risque de cléricalisme
lorsque les compétences font défaut
ou que la connaissance de la réalité



et des dynamiques du monde est
insuffisante.

Enfin, présenter le travail humain
comme une participation à l'œuvre
de la création et de la rédemption –
une idée récurrente dans les écrits de
saint Josémaria – offre une vision
profondément équilibrée du progrès.
Il s'agit de reconnaître dans la
technique une expression légitime de
la créativité et de la dimension
spirituelle de l'être humain, créé à
l'image et à la ressemblance de Dieu.

Dans cette perspective, le progrès
technico-scientifique et la promotion
de la personne ne doivent pas être
considérés comme des forces
opposées. La technologie et l'éthique,
la science et la sagesse peuvent – et
doivent – coopérer
harmonieusement. La vie chrétienne
ne soutient pas l'idée que nous avons
besoin de « moins de science et plus
d'humanité », car c'est précisément



grâce à la science et à la
connaissance que l'humanité se
développe également.

L'autonomie et la liberté avec
lesquelles les hommes orientent le
progrès – nous dirait saint Josémaria
– ne sont pas absolues, mais filiales :
elles s'exercent en tant qu'enfants de
Dieu conscients de leur vocation à
servir. Dans le Royaume du Christ,
régner, c'est servir. C'est pourquoi,
lorsque le travail est véritablement
animé par la charité et l'esprit de
service, le progrès scientifique
devient un véritable progrès humain.

Cette série est coordonnée par le
professeur Giuseppe Tanzella-Nitti.
D'autres contributeurs, dont certains
sont professeurs à l'Université
Pontificale de la Sainte-Croix (Rome),
y participent.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/en-route-vers-
le-centenaire-6-le-travail-condition-

naturelle-de-letre-humain/ (31/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/en-route-vers-le-centenaire-6-le-travail-condition-naturelle-de-letre-humain/
https://opusdei.org/fr-cm/article/en-route-vers-le-centenaire-6-le-travail-condition-naturelle-de-letre-humain/
https://opusdei.org/fr-cm/article/en-route-vers-le-centenaire-6-le-travail-condition-naturelle-de-letre-humain/
https://opusdei.org/fr-cm/article/en-route-vers-le-centenaire-6-le-travail-condition-naturelle-de-letre-humain/

	En route vers le Centenaire (6) : Le travail, condition naturelle de l'être humain

