
opusdei.org

Éduquer pour la vie

Où l'on encourage les parents à
ne pas baisser les bras dans
leur tâche éducative. Nous
publions à nouveau ce texte de
la collection "Editoriaux sur la
famille".

16/05/2014

Former les jeunes est une tâche
enthousiasmante : un travail que
Dieu lui-même a délégué
fondamentalement aux parents. Un
travail délicat et fort, patient et
joyeux, non exempt de perplexités et
qui amène si souvent à s’adresser au



Seigneur en quête de lumière.
Éduquer est une œuvre d’artiste qui
veut porter à leur plénitude les
potentialités qui résident chez
chacun des enfants : les aider à
découvrir l’importance de se soucier
des autres, leur apprendre à créer
des rapports authentiquement
humains, à vaincre la peur de
s’engager… En définitive, rendre
chacune et chacun apte à répondre
au projet de Dieu sur sa vie.

Tout en reconnaissant qu’il y aura
toujours des difficultés extérieures et
des aspects à améliorer, saint
Josémaria encourage les parents à
conserver un cœur jeune pour qu’il
leur soit plus facile d’accueillir avec
sympathie les aspirations nobles et
même les extravagances de leurs
enfants. La vie change et il se peut que
bien de nouvelles choses ne nous
plaisent pas – il est même possible
qu’elles ne soient pas objectivement
meilleures que les précédentes – mais



elle n’en sont pas mauvaises pour
autant : ce sont simplement d’autres
modes de vie, sans plus. Dans pas mal
de cas, les conflits surgissent parce
que l’on donne de l’importance à des
choses insignifiantes, qui peuvent être
surmontées avec un peu de recul et
d’humour [1].

Nous partons donc du fait que, dans
la tâche difficile d’éduquer, on peut
toujours faire mieux et qu’il n’y a pas
d’éducation parfaite : on peut tirer
des leçons même des erreurs. Il vaut
la peine de consacrer du temps à
actualiser notre formation, avec un
objectif clair : nous éduquons pour la
vie.

Autorité et liberté

Si les parents, assimilant à tort le
bonheur au bien-être, concentrent
leurs efforts pour obtenir que leurs
enfants ne manquent de rien, pour
qu’ils aient de grands moments de
bonheur et qu’ils ne subissent aucun



contretemps, ils oublient que
l’important n’est pas d’aimer
beaucoup leurs enfants – ce qui est
sans doute déjà le cas – mais de bien
les aimer. Objectivement, il n’est pas
bon pour eux de trouver que tout est
déjà organisé, de ne pas avoir à se
battre. La lutte, avec l’effort qu’elle
comporte, est indispensable pour
grandir, pour mûrir, pour prendre
possession de sa propre existence ;
bref, pour la diriger dans la liberté,
sans succomber, par absence de tout
esprit critique, aux influences
extérieures.

Le Catéchisme de l’Église Catholique
rappelle qu’ignorer la situation réelle
de l’homme, sa nature blessée, «
donne lieu à de graves erreurs dans
le domaine de l’éducation » [2].
Compter avec le péché originel et
avec ses conséquences – faiblesse,
inclination au mal et besoin
conséquent de lutter contre soi-
même, de se vaincre – est



indispensable pour former des
personnes libres. Un enfant ou un
jeune livré à ses goûts et aux
inclinations de sa nature, glisse sur
un plan incliné qui finit par
ankyloser les énergies de sa liberté.
Si une telle tendance n’est pas
contrecarrée par une exigence
adaptée à chaque âge, qui entraîne la
lutte, il aura plus tard de sérieuses
difficultés pour réaliser un projet de
vie qui soit valable. Bien aimer ses
enfants c’est les mettre en situation
d’atteindre la maîtrise sur soi-même :
faire d’eux des personnes libres.
Pour cela, il faudra indéniablement
marquer des limites, imposer des
règles, que les enfants ne seront pas
seuls à accomplir, mais aussi les
parents.

Éduquer, c’est aussi proposer des
vertus : abnégation, ardeur au
travail, loyauté, sincérité, pureté… en
les présentant de manière attrayante,
mais en même temps sans rabaisser



le niveau d’exigence. C’est motiver
les enfants pour qu’ils fassent bien
les choses, mais sans exagérer, sans
dramatiser lorsque les échecs
arrivent, en leur apprenant plutôt à
en tirer une expérience. C’est les
encourager à ambitionner des buts
nobles, sans se substituer à eux dans
leur effort. Et, surtout, développer
l’auto-exigence, la lutte, une auto-
exigence qui ne sera pas présentée
comme un but en soi, mais comme
un moyen d’apprendre à agir avec
droiture et de manière autonome par
rapport aux parents.

L’enfant, le jeune, ne comprend pas
encore le sens de beaucoup
d’obligations. Pour suppléer à son
manque naturel d’expérience, il a
besoin d’appuis solides : des
personnes qui, ayant gagné sa
confiance, le conseillent avec
autorité. Il a concrètement besoin de
s’appuyer sur l’autorité des parents
et des enseignants, qui ne peuvent



pas oublier qu’une partie de leur rôle
est d’apprendre aux enfants à
évoluer avec liberté et
responsabilité. Comme saint
Josémaria le disait, dans l’éducation
de vos enfants, vous devez concilier la
liberté et l’autorité [3].

L’autorité des parents auprès des
enfants ne vient pas d’un caractère
rigide et autoritaire. Elle se fonde
plutôt sur le bon exemple : sur
l’amour entre les époux, sur l’unité
de jugement que les enfants
constatent chez eux, sur leur
générosité, sur le temps qu’ils leur
consacrent, sur l’affection – une
affection exigeante – qu’ils leur
marquent, sur le climat chrétien de
vie qu’ils créent au foyer ; et aussi,
sur la clarté et la confiance avec
lesquelles ils les traitent.

Cette autorité doit s’exercer avec
force d’âme, en mesurant ce qui est
raisonnable d’exiger selon l’âge et la



situation de chacun ; avec amour et
fermeté ; sans jamais se laisser
vaincre par une affection mal
comprise, qui pourrait conduire à
éviter par-dessus tout de contrarier
les enfants ; à la longue, cela
provoquerait chez eux une attitude
passive et capricieuse. La première
chose à faire, disait notre fondateur
lors d’une réunion, est d’éviter les
deux extrêmes : trop de bonté et trop
de rigueur [4]. Saint Josémaria
illustrait une autre fois ce difficile
équilibre en évoquant sa propre
enfance. Je vous raconterai ce qu’une
mère faisait avec un fils, qui était très
difficile pour les repas : tu ne veux pas
de cela ? Eh bien, n’en mange pas.
Quelqu’un d’autre intervenait : on
pourrait peut-être lui faire… On ne lui
fait rien de spécial – répondait la mère
–, il mangera du plat suivant ! Cet
enfant ne mangea pas de poivrons,
parce qu’il était bête, jusqu’à ses
quatorze ans : il s’était mis dans la
tête qu’il n’aimait pas cela, et ma



parole, il l’aimait beaucoup, dès qu’il
en mangea !… [5] Ce sont les parents
qui doivent guider, en conciliant
autorité et compréhension.
Permettre que les caprices des
enfants gouvernent la maison traduit
parfois la commodité de vouloir
s’éviter des situations inconfortables.

Avec de la patience, il convient de
leur faire comprendre quand ils ont
mal agi. On forme ainsi leur
conscience, sans laisser passer les
occasions d’apprendre à distinguer
entre le bien et le mal, entre ce qu’il
faut faire ou éviter. Par des
raisonnements adaptés à leur âge, ils
se rendront compte de ce qui plaît à
Dieu et aux autres et pourquoi.

Mûrir suppose sortir de soi-même, ce
qui implique de faire des sacrifices.
Au début, l’enfant est centré sur son
monde ; il grandit dans la mesure où
il comprend qu’il n’est pas le centre
de l’univers, quand il commence à



s’ouvrir à la réalité et aux autres.
Cela exige qu’il apprenne à se
sacrifier pour ses frères et sœurs, à
servir, à accomplir ses obligations à
la maison, à l’école et envers Dieu.
Cela implique aussi d’obéir ; de
renoncer à ses caprices ; de tâcher de
ne pas déplaire à ses parents… C’est
un itinéraire que nul ne peut
parcourir tout seul. La mission des
parents est de tirer le meilleur de
leurs enfants, même si cela peut leur
faire mal.

Avec affection, avec imagination et
force d’âme, ils doivent les aider à
acquérir une personnalité solide et
équilibrée. Avec le temps, les enfants
comprendront plus profondément le
sens de beaucoup de comportements,
d’interdits ou d’indications de leurs
parents, qui auraient pu leur sembler
sur le moment un peu arbitraires ; ils
leur seront très reconnaissants, y
compris pour ces propos clairs ou ces
moments d’une plus grande sévérité



– qui n’étaient pas l’expression d’une
colère, mais de l’amour – qui les
avaient fait souffrir. De plus, ils
auront commencé à apprendre eux-
mêmes à éduquer les générations
futures.

Éduquer pour la vie

Éduquer est préparer pour la vie,
une vie qui d’ordinaire n’est pas
exempte de difficultés :
habituellement il faut faire un effort
pour atteindre n’importe quel
objectif dans le domaine
professionnel, humain ou spirituel. À
quoi rime alors la peur de ce que les
enfants se sentent frustrés lorsqu’ils
manquent d’un moyen matériel ? Ils
devront apprendre à vivre auprès de
personnes dotées d’une plus grande
intelligence, possédant une plus
grande fortune ou un prestige social
plus important. Apprendre combien
il en coûte de gagner sa vie ;
comment affronter des carences et



des limites, matérielles ou
humaines ; à assumer des risques,
s’ils veulent aborder des entreprises
qui en valent la peine ; et savoir se
frotter à l’échec, sans que cela
provoque leur effondrement.

Le désir de leur aplanir le chemin,
pour écarter la moindre chute, loin
de leur faire du bien, les affaiblit et
les rend incapables d’affronter les
difficultés qu’ils rencontreront à
l’université, au travail ou dans les
relations avec les autres. La seule
manière d’apprendre à surmonter
les obstacles est de les affronter.

Il n’est nullement besoin que les
enfants possèdent tout, pas plus
qu’ils ne doivent avoir sur le champ
ce qu’ils veulent, cédant à leurs
caprices. Bien au contraire, ils
doivent apprendre à renoncer et à
attendre : n’est-il pas vrai que
beaucoup de choses dans la vie 
peuvent attendre et d’autres doivent



nécessairement attendre ? Saint
Josémaria ne peut être plus clair en
ce sens : Ne soyez pas excessivement
généreux avec l’argent […]. Qu’ils
apprennent à vivre avec sobriété, à
mener une vie un peu spartiate ; c’est-
à-dire chrétienne. C’est difficile, mais
il faut être courageux : ayez du
courage pour éduquer dans
l’austérité ; autrement, vous ne ferez
rien [6].

Un excès de protection, pour éloigner
l’enfant de n’importe quelle
contrariété, le laisse en réalité sans
défense face au milieu ambiant ;
cette attitude protectionniste
contraste radicalement avec la vraie
éducation.

Le terme « éduquer » vient des mots
latins e-ducere et e-ducare. La
première étymologie est en rapport
avec l’action de fournir des valeurs
conduisant au plein développement
de la personne. La seconde indique



l’action de tirer d’elle le meilleur
qu’elle peut donner d’elle-même, à la
manière de l’artiste qui tire du bloc
de marbre une belle sculpture. Et
dans les deux cas, la liberté de
l’enfant joue un rôle décisif.

Au lieu d’avoir une attitude
protectionniste, il convient que les
parents offrent à leurs enfants
l’occasion de prendre des décisions
et d’en assumer les conséquences, de
sorte qu’ils puissent résoudre leurs
petits problèmes avec effort. En
général, il convient de promouvoir
des situations qui favorisent leur
autonomie personnelle, objectif
prioritaire de toute tâche éducative.
En même temps, cette autonomie
doit être proportionnée à leur
capacité de l’exercer. Les pourvoir en
moyens financiers ou matériels,
qu’ils ne savent pas encore
administrer avec prudence, n’aurait
pas de sens ; pas plus que les laisser
tout seuls devant le téléviseur ou à



naviguer sur l’internet ; de même
qu’il ne serait pas logique d’ignorer
le contenu des jeux vidéo qu’ils
possèdent.

Éduquer à la responsabilité est
l’autre face de l’éducation à la
liberté. Si les parents veulent justifier
tout ce que font leurs enfants, il sera
difficile que ceux-ci se sentent
responsables de leurs mauvais choix.
Semblable attitude les prive d’une
appréciation réelle de leurs actions
et, par voie de conséquence, d’une
source indispensable de
connaissance de soi et d’expérience.
Si, par exemple, au lieu de les aider à
assumer un rendement scolaire
médiocre, on en rejette la faute sur
les enseignants ou l’institution
scolaire, une manière irréelle
d’affronter la vie se formera
progressivement chez eux : ils ne se
sentiront responsables que de ce qui
est bon, alors que tout échec ou
erreur serait provoqué de l’extérieur.



Ainsi on nourrit une attitude
habituelle plaintive, qui rejette
toujours la faute sur le système ou
sur les camarades de travail ; ou une
tendance à l’auto-compassion et à la
recherche de compensations qui
conduisent à l’immaturité.

Toujours éduquer

Tous ces raisonnements ne sont pas
spécifiques à l’adolescence ou à
certaines étapes spécialement
intenses dans la vie d’un enfant. Les
parents éduquent toujours, d’une
manière ou d’une autre. Leurs
actions ne sont jamais neutres ni
indifférentes, même si les enfants
n’ont encore que quelques mois.
Précisément, la figure du petit tyran
n’est pas rare : l’enfant de 4 à 6 ans
qui impose à la maison la loi de ses
caprices, dépassant la capacité de ses
parents à l’éduquer.

Or, non seulement les parents 
éduquent toujours, mais ils doivent



en plus éduquer pour toujours. Bien
peu utile serait une éducation qui se
limiterait à résoudre les situations
conjoncturelles du moment présent,
tout en oubliant leur projection
future. L’enjeu est de donner aux
enfants l’autonomie personnelle
nécessaire. Sans elle, ils seraient à la
merci de toute sorte de dépendances.
Les unes, plus visibles, comme celles
qui se rapportent à l’esprit de
consommation, au sexe ou à la
drogue ; les autres, plus subtiles,
mais non moins importantes, comme
celles qui se rattachent aux
idéologies à la mode.

On ne saurait oublier que le temps
pendant lequel les enfants restent au
foyer familial est limité. Qui plus est,
même pendant cette période, le
temps qu’ils passent loin de leurs
parents est bien supérieur à celui où
ils sont réellement avec eux. Or, ce
temps est précieux. Un bon nombre
de personnes trouvent aujourd’hui



de sérieuses difficultés à être avec
leurs enfants et, sans aucun doute,
c’est une des causes de certaines
situations que nous avons évoquées.
En effet, lorsque les parents voient
peu leurs enfants, il devient
beaucoup plus difficile d’exiger
d’eux : premièrement parce qu’ils
ignorent ce qu’ils font et ne les
connaissent pas bien ; et, ensuite,
parce qu’il peut devenir très ardu
d’empoisonner avec d’exigences
inconfortables les rares moments où
tout le monde est ensemble. Rien ne
peut remplacer la présence au foyer.

Confiance

L’autorité des parents dépend en
grande partie de l’affection effective
que perçoivent leurs enfants. Ils se
sentent vraiment aimés lorsqu’on
leur prête habituellement attention
et intérêt et lorsqu’ils voient qu’on
fait tout son possible pour leur
consacrer du temps. Dans un



contexte semblable, on peut les aider
avec autorité et opportunité :
lorsqu’on connaît leurs soucis, leurs
difficultés dans l’étude ou l’amitié,
les milieux qu’ils fréquentent ; à quoi
ils emploient leur temps ; comment
ils réagissent, ce qui les réjouit ou les
attriste ; lorsqu’on est au courant de
leurs succès ou de leurs défaites.

Les enfants, ainsi que les adolescents
et les jeunes, ont besoin de pouvoir
parler sans crainte avec leurs
parents. Comme les progrès dans
leur formation sont importants,
lorsqu’on réussit à établir une
communication et un dialogue avec
nos enfants ! Saint Josémaria, avec
humour, allait dans ce sens : Il est
très bon que les garçons sachent que
papa, lorsqu’il avait douze, quatorze,
quinze ans, faisait lui aussi plus d’une
bêtise, mais que, alors, il allait auprès
de son père – le grand-père de l’enfant
–, en lui ouvrant son cœur, et que
celui-ci résolvait ses préoccupations et



l’aidait. Vous pouvez exagérer un petit
peu sur ce point, le Seigneur ne se
fâchera pas. Ensuite, parlez-leur face
à face, un à un, avec une grande
confiance. Consacrez-leur un peu de
temps […]. Si tu t’occupes d’eux ainsi,
tu verras comment ils changent et
font cas de tes remarques, parce que
tu seras devenu leur ami [7].

Il faut nourrir constamment cette
ambiance de confiance, en croyant
toujours ce qu’ils disent, sans
réserve, sans laisser se créer un écart
tel qu’il ne soit plus possible de le
combler.

L’aide de professionnels de
l’éducation, dans les écoles ou les
institutions que fréquentent nos
enfants, peut être d’un grand
secours : grâce au tutorat ou au
préceptorat, les enfants peuvent
recevoir une formation personnelle
très estimable. Or, ce travail de
conseil ne doit pas occulter que les



parents sont les vrais protagonistes.
Et cela demande du temps, une
présence, de penser à eux, de
chercher le moment opportun,
d’accepter leurs habitudes, de les
mettre en confiance.

Il convient de parier à fond sur la
famille ; tirer du temps de là où il
semble ne pas y en avoir, et en
profiter au maximum. Ce qui
suppose une grande abnégation et
implique souvent de gros sacrifices
qui, dans certains cas, peuvent
conditionner la situation financière.
Cela dit, le prestige professionnel
bien compris s’intègre dans un
ensemble plus large : le prestige
humain et chrétien, où le bien de la
famille se situe au-dessus des succès
professionnels. Les dilemmes, parfois
apparents, qui peuvent se présenter
dans ce domaine, doivent être
résolus à partir de la foi et dans la
prière, en cherchant la volonté de
Dieu.



La vertu d’espérance est très
nécessaire pour les parents. Éduquer
les enfants apporte beaucoup de
satisfactions, mais aussi des malaises
et des soucis non négligeables. Il ne
faut pas céder à un sentiment
d’échec, quoi qu’il arrive. Bien au
contraire, avec optimisme, avec foi et
espérance, nous pouvons toujours
recommencer. Aucun effort ne sera
vain, même s’il peut sembler qu’il
arrive trop tard ou que les résultats
sont invisibles. La paternité et la
maternité ne finissent jamais. Les
enfants auront toujours besoin de la
prière et de l’affection de leurs
parents, y compris lorsqu’ils
deviennent autonomes. Sainte Marie
n’a pas abandonné Jésus au Calvaire.
L’exemple de son don à Dieu et de
son sacrifice jusqu’au bout peut
éclairer cette tâche passionnante que
Dieu confie aux mamans et aux
papas. Éduquer pour la vie : une
tâche d’amour. n



[1]. Entretiens, n° 100.

[2]. Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 407.

[3]. Saint Josémaria, Foyers lumineux
et joyeux, p. 68.

[4]. Ibid., p. 73.

[5]. Ibid., p. 72.

[6]. Saint Josémaria, Notes prises de
sa prédication orale, recueillies dans 
Dos meses de catequesis, II, p. 788.

[7]. Saint Josémaria, Notes prises de
sa prédication orale, recueillies dans 
Dos meses de catequesis, II, p. 806.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/eduquer-pour-
la-vie/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/eduquer-pour-la-vie/
https://opusdei.org/fr-cm/article/eduquer-pour-la-vie/
https://opusdei.org/fr-cm/article/eduquer-pour-la-vie/

	Éduquer pour la vie

