
opusdei.org

Saint Josémaria, en
Dieu et avec nous

La relation avec un saint et
avec un charisme est une
conversation mystérieuse avec
quelque chose de vivant.
Comment écouter ce qu'ils ont à
dire à notre monde à différents
moments de l'histoire ?

24/04/2025

Ce jour-là, saint Josémaria avait
soixante-douze ans. C'était le 9
janvier 1974 et, dans le salon qui
donne sur la Viale Bruno Buozzi, un
groupe de personnes de l'Opus Dei



s'était réuni avec lui pour un
moment de conversation familiale.
Les personnes présentes ne le
savaient pas, mais c'était l'avant-
dernier anniversaire qu'il passerait
sur cette terre. La joie de la
célébration flottait dans l'air et, en
raison de l'intimité particulière de ce
moment, on attendait avec
impatience cette réunion. Saint
Josémaria commença par dire : « Je
n'ai rien voulu préparer avant de
venir vous parler... Je préfère ne rien
préparer, insista-t-il en s'asseyant,
même si parfois vous avez du mal à
me tirer les vers du nez »[1].

Plus de vingt ans se sont écoulés
depuis que nous avons célébré le
centenaire de la naissance de saint
Josémaria. Il y a peu, c'était le
centenaire de son ordination
sacerdotale. Nous pourrions donc
dire que nous entrons dans la
dernière ligne droite pour
commémorer les cent ans de la



fondation de l'Opus Dei. Le temps
passe, il se passe beaucoup de choses
en cent ans, le monde change. La
communication, les transports, les
loisirs, la médecine, l'éducation et
tant d'autres choses de nos jours
auraient été impensables au début
du XXe siècle. « En cent ans, la
société et l'Église ont beaucoup
évolué, et l'Opus Dei aussi, puisqu'il
en fait partie, a souligné le prélat de
l'Opus Dei dans une interview. Nous
ne sommes pas indifférents à des
phénomènes tels que la
mondialisation, la conquête féminine
de l'espace public, les nouvelles
dynamiques professionnelles et
familiales, etc. »[2].

Dans ce contexte d'anniversaires et
de changements, il est logique de se
demander, avec ses propres mots,
comment nous pouvons tirer les vers
du nez de saint Josémaria à chaque
moment de l'histoire. Si « les saints
qui sont déjà arrivés en présence de



Dieu maintiennent avec nous des
liens d'amour et de communion »[3],
comment pouvons-nous écouter le
fondateur de l'Opus Dei aujourd'hui
dans un monde si différent de celui
dans lequel il a vécu ?

Une vie qui ne reste pas dans le
passé

La première audience de don Alvaro
del Portillo, successeur de saint
Josémaria, avec saint Paul VI eut lieu
le 5 mars 1976, deux ans après cette
rencontre. Le Pontife Romain parla
brièvement du fondateur de l'Opus
Dei, en particulier de sa réponse
généreuse aux charismes reçus de
Dieu, avant de conseiller : « Chaque
fois que vous devez résoudre une
question, mettez-vous en présence de
Dieu et demandez-vous : dans cette
situation, que ferait mon fondateur ?
»[4] La conversation s'est ensuite
orientée vers des anecdotes sur la vie
de saint Josémaria, à propos



desquelles saint Paul VI a fini par
demander : « Avez-vous consigné
tout cela ? » « Oui, Saint-Père,
répondit don Alvaro, et non
seulement c'est écrit, mais c'est aussi
filmé ». Et le Pape d'affirmer : « C'est
un trésor, non seulement pour l'Opus
Dei, mais pour toute l'Église »[5].

Grâce au travail de nombreuses
personnes, nous disposons d'une
abondance de sources qui
permettent à toute personne
intéressée de connaître en
profondeur la vie du fondateur de
l'Opus Dei. De plus, il y a plus de
vingt ans, l'Institut Historique saint
Josémaria Escrivá a été créé pour
promouvoir la recherche sur sa vie et
il est en train d'éditer et de publier
ses œuvres complètes. Cependant,
suffit-il de connaître à fond la vie de
saint Josémaria pour être son
contemporain ? Suffit-il de faire
parvenir sa prédication à notre
époque, en audio et en vidéo, pour



qu'elle se perpétue ? Se peut-il que
lorsque nous nous demandons « que
ferait-il dans ce cas ? », nous ne
sachions pas comment répondre ?

En approfondissant ces questions,
nous pouvons nous heurter à
quelques difficultés. Il y a
certainement la possibilité de
considérer la vie de saint Josémaria
comme quelque chose qui
n'appartient qu'au passé, un passé
qui s'éloigne de plus en plus au fur et
à mesure que les années, qui forment
maintenant un centenaire,
s'écoulent. Nous risquons de penser
que nous pouvons certes entrevoir
quelques points de contact avec le
présent, de légères similitudes avec
le monde dans lequel nous vivons ;
que nous pouvons essayer de trouver
des applications ponctuelles à notre
époque, de moins en moins
nombreuses... mais sans que
l'essentiel de sa vie ne nous soit
contemporain. En fait, il arrive



même que certains aient du mal à
comprendre des mots, des
expressions ou des attitudes qui
nécessitent un éclaircissement, une
note explicative pour les
contextualiser.

Il existe également un autre danger,
fréquent lorsqu'il s'agit d'un
personnage historique, qui consiste à
prendre une partie pour le tout. Avec
un tel matériel, il n'est pas rare que
l'on puisse extraire des mots qui
disent apparemment une chose et
son contraire, ou que l'on fasse
émerger une idée stéréotypée et
réductrice de ce fragment de la
pensée de celui qui l'a dit, ou que l'on
donne la même importance à des
mots ou à des écrits qui ne l'ont pas,
comme peuvent l’être des paroles
informelles par rapport à un manuel
de formation. Il en va de même pour
les décisions ou les indications qui
ont répondu à un contexte historique
spécifique et qui, tout en conservant



l'esprit qui les a motivées, ne sont pas
nécessairement applicables à toutes
les époques.

Le fondateur de l'Opus Dei était
personnellement conscient de ces
dangers. Lui-même, en parlant de
l'histoire de ce charisme que Dieu a
voulu pour notre monde, disait : « Le
Seigneur a fait avancer l'Œuvre en
dépit d'instruments aussi mauvais
que moi. Mais parfois, mon cœur se
serre à la pensée que l’on puisse
peut-être prendre tout cela – cela
n'arrivera pas, bien sûr, à vos frères
aînés – et le regarder, oui, avec
affection et enthousiasme, mais
comme on regarde une découverte
archéologique, un artefact ancien.
J'espère qu’on se rendra compte qu'il
s'agit d'une rivière de larmes, d'une
montagne de sang, de prières et de
sacrifices »[6]. Et ce dernier point peut
s'appliquer à tous les moments de
l'histoire : l'Opus Dei est appelé à être



un fleuve de vie qui jaillit de Dieu et
qui est toujours orienté vers l'avenir.

En ce sens, une relation prudente
avec la vie et les enseignements de
saint Josémaria est nécessaire pour
pouvoir vivre de son esprit sans être
pris au piège d'une petite perplexité.
De plus, un effort de
contextualisation ne suffit pas pour
que chaque génération se sente
interpellée par le message de saint
Josémaria ; se nourrir aujourd'hui de
sa vie n'est pas seulement un effort
d'explication historique. La relation
avec un saint et avec un charisme est
une relation mystérieuse avec
quelque chose de vivant.

Le fleuve de vie qui vient du Christ

Mais comment des mots du passé,
d'un contexte historique différent,
peuvent-ils être toujours d'actualité ?
Comment l'Esprit Saint peut-il
continuer à parler à chaque
génération à partir des



enseignements d'un fondateur ou
d'un saint ? Il y a quelques années, le
pape François a proposé à l'Église de
méditer sur la figure de saint
François de Sales, à l'occasion du
400e anniversaire de sa mort, parce
qu'il s'agit d'une vie « qui est donnée
à nouveau à chacun d'entre nous »[7].
Saint Jean-Paul II a fait de même en
présentant « comme un don de Dieu
à notre temps, la vie et le témoignage
de Sœur Faustine Kowalska »[8].
Sainte Thérèse-Bénédicte de la Croix
a reçu une importante illumination
de Dieu en lisant Sainte Thérèse de
Jésus ; Saint Augustin a été illuminé
de la même manière au contact de la
vie de Saint Antoine ; et le
convalescent qu’était Saint Ignace de
Loyola a été particulièrement
impressionné par les figures de Saint
François et de Saint Dominique. Il y a
quelque chose dans la vie de ceux
qui sont déjà en présence de Dieu,
comme c'est le cas de saint



Josémaria, qui les pousse à nous
interpeller à chaque époque.

Jésus a toujours enseigné que notre
Dieu est un Dieu des vivants, que
d'une manière ou d'une autre, ses
paroles apportent toujours de la
nouveauté. Nous pouvons nous
rappeler la scène des sadducéens qui
voulaient tester Jésus avec une
histoire de mariages, de descendance
et de relations après la mort, à
laquelle Jésus a répondu : « Il n’est
pas le Dieu des morts, mais des
vivants. Vous vous égarez
complètement » (cf. Mc 12, 27).
Comme dans ce cas complexe, la
résurrection du Christ est la clé pour
dénouer la question qui nous occupe.
Découvrir la manière dont Dieu agit
à travers l'histoire est fondamental
pour comprendre ce que signifie le
fait que saint Josémaria soit notre
contemporain, que sa vie fasse partie
de l'histoire vivante de l'Église,
passée, présente et future. Comme le



dit Joseph Ratzinger, « dans la parole
passée – dans l'œuvre que saint
Josémaria nous a laissée, pouvons-
nous penser en ce qui nous concerne
– on peut percevoir la question de
son aujourd'hui ; dans la parole
humaine résonne quelque chose de
plus grand »[9]. Avec l'aide de l'Esprit
Saint, l'Église apprend à trouver, aux
sources de la Révélation, des
réponses à des situations toujours
nouvelles. De la même manière,
également sous l'assistance de
l'Esprit Saint, un charisme peut
éclairer les situations toujours
nouvelles dans lesquelles il se trouve.

Lorsqu'un charisme de l'Église est en
contact avec l'histoire, avec des
personnes de chair et de sang, avec
leurs préoccupations et leurs espoirs,
ce que Jésus disait de la personne qui
découvre enfin la logique du
Royaume des Cieux devient une
réalité, car elle « tire de son trésor du
neuf et de l’ancien » (Mt 13, 52). Il



s'agit d'un processus au cours duquel
il sera utile de ne pas oublier
certaines paroles de saint Josémaria
lui-même : nous devrons toujours
agir « en tenant compte du fait que
les changements de circonstances
historiques, avec les modifications
qu'ils introduisent dans la
configuration de la société, peuvent
faire en sorte que ce qui était juste et
bon à un moment donné cesse de
l'être. C'est pourquoi la critique
constructive, qui rend impossible
l'action paralysante et désastreuse de
l'inertie, doit être incessante chez
vous »[10].

En partageant maintenant la
plénitude de la vie dans le Christ,
saint Josémaria n'est pas éloigné de
cent ans, mais il est présent parmi
nous et continue à nous transmettre,
de différentes manières, l'esprit que
Dieu lui a confié, afin que les
hommes de tous les temps, inspirés
par cette lumière, puissent éclairer



leur propre situation historique.
Dans ce sens, l'une des
responsabilités dans cette tâche sera
d'apprendre à discerner dans les
paroles ou les attitudes du fondateur
de l'Opus Dei ce qui appartient à son
contexte historique, à son caractère
personnel, à son opinion dans une
situation particulière, etc... de ce qui
fait partie du charisme voulu par
Dieu ; il faut apprendre à distinguer
ce qui est purement historique chez
saint Josémaria de ce feu que l'Esprit
Saint a allumé en lui et qui a
nécessairement à voir avec les traits
essentiels de l'Opus Dei. Dans ce
travail normal de discernement,
l'Église et celui qui est à la tête de
l'Œuvre auront la tâche exigeante et
stimulante de toujours guider ce
processus, avec l'aide de Dieu et de
tous ceux qui ont reçu cet esprit.

Un fondateur qui se cache pour
que Dieu puisse se montrer.



De nombreux saints ont exprimé leur
désir de poursuivre depuis le ciel la
mission qu'ils ont accomplie sur
terre. De sainte Thérèse de l'Enfant
Jésus, le pape François a récemment
écrit : « La transformation qui s’est
produite en elle lui a permis de
passer d’un fervent désir du Ciel à un
désir ardent et continu du bien de
tous, culminant dans le rêve de
poursuivre au Ciel sa mission
d’aimer Jésus et de le faire aimer. En
ce sens, elle écrit dans une de ses
dernières lettres : Je compte bien ne
pas rester inactive au Ciel, mon désir
est de travailler encore pour l’Église et
les âmes. Et à cette même période,
elle dit plus directement : Mon Ciel se
passera sur la terre jusqu’à la fin du
monde. Oui, je veux passer mon Ciel à
faire du bien sur la terre (...). Le bon
Dieu ne me donnerait pas ce désir de
faire du bien sur la terre après ma
mort, s’Il ne voulait pas le réaliser
»[11].



Saint Josémaria avait lui aussi cette
conviction, d'une manière très
similaire. « Il nous a répété pendant
des années, écrivait don Alvaro dans
une de ses lettres, avec une certaine
fréquence et un accent toujours
énormément sincère, dans une
confidence paternelle : “Quand je
mourrai, les choses iront encore
mieux, parce qu'ici je ne suis plus
qu'un obstacle et que du Ciel je
pourrai mieux vous aider” [12]».
Presque cinquante ans se sont
écoulés depuis la fin de la présence
physique de saint Josémaria sur cette
terre, un moment où l'Opus Dei est
entré dans une période de continuité
et de nouveauté, « avec ce grand vide
sensible, mais avec une efficacité
surnaturelle très intense »[13] ; avec
l'absence matérielle de son
fondateur, mais avec la présence
spirituelle de celui qui se trouve déjà
auprès de Dieu. Comment pouvons-
nous continuer à lui tirer les vers du
nez ? Comment pouvons-nous



découvrir ce qu'il ferait à tout
moment, s'il vivait à notre époque,
en aimant l'époque dans laquelle
nous vivons ?

Peut-être que la clé se trouve
précisément dans ce « grand vide
sensible » qu'est l'absence physique
de saint Josémaria et qui lui permet
maintenant de réaliser pleinement la
devise de sa vie : « Me cacher et
disparaître, c'est ce qui me revient,
pour que seul Jésus brille »[14]. Sur ce
chemin, nous ne verrons pas dans le
fondateur de l'Opus Dei uniquement
quelqu'un qui incarne les traits
propres à l'époque où il a vécu et que
l'on imite machinalement. Plutôt que
de vivre comme lui, il s'agit de vivre 
avec lui dans le Christ, en s'inspirant
toujours d'une manière nouvelle de
l'esprit que Dieu lui a insufflé. Saint
Josémaria lui-même a dit à plusieurs
reprises que nous devions nous
rappeler qu'à chaque époque, c'est
toujours le Christ qu'il faut imiter. Il



s'agit de vivre notre propre situation
historique, tous les grands et petits
épisodes de la vie, « cum Petro ad
Iesum per Mariam »[15] : comme des
contemplatifs au milieu du monde,
dans ce dialogue divin, bien
enracinés dans l'Église, car ce n'est
qu'ainsi que nous pouvons être
permanents.

« Entrer dans la mer du monde,
disait le prélat de l'Opus Dei, ne
signifie pas adapter le message ou
l'esprit aux circonstances du
moment, car l'Évangile contient déjà
en lui-même la capacité d'illuminer
toutes les situations. Il s'agit plutôt
d'un appel à ce que chacun de nous,
avec ses ressources spirituelles et
intellectuelles, avec ses compétences
professionnelles ou son expérience
de vie, mais aussi avec ses limites et
ses défauts, s'efforce de voir
comment il peut collaborer
davantage et mieux à l'immense
tâche de placer le Christ au sommet



de toutes les activités humaines.
Pour cela, il est nécessaire d'avoir
une compréhension profonde de
l'époque dans laquelle nous vivons,
des dynamiques qui l'affectent, des
potentialités qui la caractérisent, des
limites et des injustices, parfois
graves, qui l'affligent »[16].

***

Saint Josémaria disait, en parlant de
l'Opus Dei, que « tout a été fait et tout
reste à faire ». Au moment de sa
canonisation, l'Église a accepté et
ratifié, grâce à sa vie sainte, le
charisme qui lui a été confié en tant
que fondateur. C'est pourquoi sa vie,
qui transcende la mort et traverse
l'histoire, nous pousse du haut du
ciel à être tous et chacun l'Opus Dei.
Nous avons vu que parfois, lorsqu'il
arrivait aux réunions avec ses fils et
ses filles, il ne préparait rien, parce
qu'il préférait se laisser porter par
les questions des personnes



présentes. Il en est de même
aujourd'hui : saint Josémaria est prêt
à se laisser tirer les vers du nez par
ceux d'entre nous qui vivent à une
époque très différente de la sienne.
Mais pour cela, nous devrons
découvrir nos propres
préoccupations et les regarder à la
lumière du Christ, à travers l'esprit
du fondateur de l'Opus Dei. Saint
Josémaria, dans l'éternelle
nouveauté de Dieu, ne distribue pas
des recettes du passé, mais va
toujours à la rencontre du présent,
pour construire l'avenir.

[1]Souvenirs de Hernán Salcedo
Plazas.

[2] Mgr Fernando Ocáriz, interview
accordée au journal El Mercurio du
Chili, 28 juillet 2024



[3] Pape François, Exhortation
apostolique Gaudete et Exsultate, n°
4.

[4] Bienheureux Álvaro del Portillo,
paroles prononcées lors d'une
réunion de famille. AGP,
Bibliothèque, P01, 1976, p. 281.

[5] Ibid., p. 284.

[6]Saint Josémaria, notes prises lors
d'une réunion de famille, 14 juin
1972.

[7] Pape François, Lettre apostolique 
Totum amoris est, 28 décembre 2022.

[8] Saint Jean-Paul II, Homélie pour la
canonisation de la bienheureuse
Marie Faustine Kowalska, 30 avril
2000.

[9] Benoît XVI, Jésus de Nazareth.
Première partie. Introduction

[10] Saint Josémaria, Lettre 29, n° 18.



[11] Pape François, Exhort. Ap. C'est la
confiance, 15 octobre 2023, nos 42-44.

[12] Bienheureux Álvaro del Portillo, 
Cartas de familia II, n° 52. AGP,
Bibliothèque, P17.

[13] Ibid., n° 64.

[14] Saint Josémaria, Lettre à
l'occasion des noces d’or
sacerdotales, 28 janvier 1975.

[15] Saint Josémaria, Forge, n° 647.

[16] Mgr Fernando Ocáriz, Message, 7
juillet 2017.

Hernán Salcedo Plazas et
Andrés Cárdenas Matute

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/editorial-

https://opusdei.org/fr-cm/article/editorial-charisme-histoire-saint-josemaria-en-dieu-et-avec-nous/
https://opusdei.org/fr-cm/article/editorial-charisme-histoire-saint-josemaria-en-dieu-et-avec-nous/


charisme-histoire-saint-josemaria-en-
dieu-et-avec-nous/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/editorial-charisme-histoire-saint-josemaria-en-dieu-et-avec-nous/
https://opusdei.org/fr-cm/article/editorial-charisme-histoire-saint-josemaria-en-dieu-et-avec-nous/

	Saint Josémaria, en Dieu et avec nous

