
opusdei.org

Les éléments du
discernement : le
livre de sa propre
vie

Lors de l'audience générale du
19 octobre, le pape François
poursuit son cycle catéchétique
sur le discernement, en parlant
du livre de nos vies.

20/10/2022

Chers frères et sœurs, bienvenus et
bonjour !



Ces semaines-ci, nous insistons dans
les catéchèses sur les conditions pour
faire un bon discernement. Dans la
vie, nous devons prendre des
décisions, toujours, et pour prendre
des décisions, nous devons faire un
chemin, un processus de
discernement. Toute activité
importante comporte ses
"instructions" à suivre, qu'il faut
connaître pour qu'elles produisent
les effets nécessaires. Aujourd'hui,
nous nous concentrons sur un autre
ingrédient indispensable au
discernement : l'histoire de sa propre
vie. Connaître son histoire de vie est
un ingrédient - disons - indispensable
au discernement.

Notre vie est le "livre" le plus
précieux qui nous ait été donné, un
livre que beaucoup ne lisent
malheureusement pas, ou le font
trop tard, avant de mourir. Et
pourtant, c'est précisément dans ce
livre que l'on trouve ce que l'on



cherche inutilement par d'autres
voies. Saint Augustin, un grand
chercheur de la vérité, l'avait
compris précisément en relisant sa
vie, en y notant les pas silencieux et
discrets mais incisifs de la présence
du Seigneur. Au terme de ce
parcours, il notera avec stupeur : «
Tu étais au-dedans de moi et moi au-
dehors. Et là, je te cherchais. De ma
laideur, je me jetais sur les belles
formes de tes créatures. Tu étais avec
moi, mais moi je n'étais pas avec toi
» (Confessions X, 27.38). D'où son
invitation à cultiver la vie intérieure
pour trouver ce que l'on cherche : «
Rentre en toi-même. Dans l'homme
intérieur habite la vérité" (La vraie
religion, XXXIX, 72). C'est une
invitation que je vous lancerais à
vous tous, et même à moi-même : "
Rentre en toi-même. Lis ta vie. Lis-toi
de l'intérieur, comment a été ton
parcours. Avec sérénité. Rentre en
toi-même.



Plusieurs fois, nous avons nous aussi
fait l'expérience d'Augustin, de nous
retrouver emprisonnés par des
pensées qui nous éloignent de nous-
mêmes, des messages stéréotypés qui
nous font du mal : par exemple, "je
ne vaux rien" - et tu te déprécies ;
"tout va mal pour moi" - et tu te
déprécies ; "je n'arriverai jamais à
rien de bon" - et tu te déprécies, et
ainsi est la vie. Ces phrases
pessimistes qui te dépriment ! Lire sa
propre histoire signifie aussi
reconnaître la présence de ces
éléments "toxiques", mais pour
ensuite élargir la trame de notre
récit, apprenant à remarquer
d'autres choses, le rendant plus
riche, plus respectueux de la
complexité, parvenant également à
saisir les manières discrètes de l’agir
de Dieu dans notre vie. J'ai connu
une personne dont les gens qui la
connaissaient disaient qu'elle
méritait le prix Nobel de la
négativité : tout était mauvais, tout,



et elle essayait toujours de se
déprécier. C'était une personne
amère qui avait pourtant tant de
qualités. Et puis cette personne a
trouvé une autre personne qui l'a
bien aidée et chaque fois qu'elle se
lamentait de quelque chose, l'autre
personne lui disait : "Mais
maintenant, pour équilibrer, dis
quelque chose de bien sur toi". Et
lui : "Mais, oui, ... j'ai aussi cette
qualité", et petit à petit cela l'a aidée
à avancer, à bien lire sa propre vie,
aussi bien les mauvaises choses que
les bonnes. Nous devons lire notre
vie, et ainsi nous voyons les choses
qui ne sont pas bonnes et aussi les
bonnes choses que Dieu sème en
nous.

Nous avons vu que le discernement a
une approche narrative : il ne
s'attarde pas sur l'action ponctuelle,
il la situe dans un contexte : d'où
vient cette pensée ? Ce que je ressens
maintenant, d’où cela vient-il ? Où



cela me mène-t-il ce que je suis en
train de penser maintenant ? Quand
l'ai-je rencontrée auparavant ? Est-ce
que c'est quelque chose de nouveau
qui me vient maintenant, ou l'ai-je
constaté à d'autres moments ?
Pourquoi est-elle plus insistante que
d’autres ? Qu'est-ce que la vie veut
me dire à travers cela ?

Le récit des événements de notre vie
nous permet également de saisir des
nuances et des détails importants,
qui peuvent s'avérer des aides
précieuses jusque-là restées cachées.
Par exemple une lecture, un service,
une rencontre, considérés à
première vue comme des choses de
peu d’importance, transmettent avec
le temps une paix intérieure,
transmettent la joie de vivre et
suggèrent d'autres bonnes initiatives.
S'arrêter et reconnaître cela est
indispensable. S'arrêter et
reconnaître : c’est important pour le
discernement, c'est un travail de



collecte de ces perles précieuses et
cachées que le Seigneur a enfouies
dans notre terre.

Le bien est caché, toujours, parce que
le bien a de la pudeur et qu'il se
cache : le bien est caché ; il est
silencieux, il requiert une fouille
lente et continue. Car le style de Dieu
est discret : Dieu aime agir de
manière cachée, discrète, il ne
s'impose pas ; c’est comme l'air que
nous respirons, nous ne le voyons
pas mais il nous fait vivre, et nous ne
nous en apercevons que seulement
lorsqu'il nous manque.

S’habituer à relire sa propre vie
éduque le regard, l’affine, permet de
remarquer les petits miracles que le
bon Dieu accomplit pour nous
chaque jour. Quand nous sommes
attentifs, nous remarquons d'autres
directions possibles qui renforcent le
goût intérieur, la paix et la créativité.
Et surtout, cela nous libère des



stéréotypes toxiques. Il a été dit avec
sagesse que l'homme qui ne connaît
pas son passé est condamné à le
répéter. C'est curieux : si nous ne
connaissons pas le chemin que nous
avons parcouru, le passé, nous le
répétons toujours, nous tournons en
rond. La personne qui tourne en
rond n'avance jamais, il n'y a pas de
chemin, c'est comme le chien qui se
mord la queue, elle va toujours
comme ça, elle répète les choses.

Nous pouvons nous demander : ai-je
déjà raconté ma vie à quelqu'un ?
C'est une belle expérience vécue par
des fiancés qui, lorsqu'ils deviennent
sérieux, se racontent leur vie... C'est
l'une des formes de communication
les plus belles et les plus intimes,
raconter sa propre vie. Elle nous
permet de découvrir des choses
jusqu'alors inconnues, petites et
simples, mais, comme le dit
l'Évangile, c'est précisément des



petites choses que naissent les
grandes (cf. Lc 16, 10).

Les vies des saints constituent
également une aide précieuse pour
reconnaître le style de Dieu dans
notre vie : elles permettent de se
familiariser avec sa manière d'agir.
Certains comportements des saints
nous interpellent, nous indiquent de
nouvelles significations et de
nouvelles opportunités. C'est ce qui
est arrivé, par exemple, à saint
Ignace de Loyola. Quand il décrit la
découverte fondamentale de sa vie, il
ajoute une précision importante, et il
dit ceci : « Par expérience, il avait
déduit que certaines pensées le
laissaient triste, d'autres joyeux ; et
peu à peu il apprit à connaître la
diversité des pensées, la diversité des
esprits qui s'agitaient en lui » (Autob.,
n° 8). Connaître ce qui se passe en
nous, connaître, rester attentifs.



Le discernement est la lecture
narrative des moments heureux et
des moments difficiles, des
consolations et des désolations que
nous expérimentons au cours de
notre vie. Dans le discernement, c'est
le cœur qui nous parle de Dieu, et
nous devons apprendre à
comprendre son langage.
Demandons-nous, à la fin de la
journée, par exemple : que s'est-il
passé dans mon cœur aujourd'hui ?
Certains pensent que faire cet
examen de conscience, c'est faire le
compte des péchés que l'on a commis
- nous en faisons beaucoup - mais
c'est aussi se demander : " Que s'est-il
passé en moi, ai-je eu de la joie ? ".
Qu'est-ce qui m'a apporté de la joie ?
Suis-je resté triste ? Qu'est-ce qui m'a
apporté de la tristesse ? Et ainsi
apprendre à discerner ce qui se passe
au plus profond de nous.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/discernement-
les-elements-du-discernement-le-livre-

de-sa-propre-vie/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/discernement-les-elements-du-discernement-le-livre-de-sa-propre-vie/
https://opusdei.org/fr-cm/article/discernement-les-elements-du-discernement-le-livre-de-sa-propre-vie/
https://opusdei.org/fr-cm/article/discernement-les-elements-du-discernement-le-livre-de-sa-propre-vie/
https://opusdei.org/fr-cm/article/discernement-les-elements-du-discernement-le-livre-de-sa-propre-vie/

	Les éléments du discernement : le livre de sa propre vie

