
opusdei.org

L’accompagnement
spirituel

Lors de l'audience générale du
4 janvier 2023, le pape François
conclut son cycle catéchétique
sur le discernement, en parlant
d’accompagnement spirituel.

05/01/2023

Chers frères et sœurs, bonjour !

Avant de commencer cette catéchèse,
je voudrais que nous nous joignions
à ceux qui, ici près de nous, rendent
hommage à Benoît XVI et adresser
mes pensées à celui qui fut un grand



maître de la catéchèse. Sa pensée
vive et aimable n'était pas
autoréférentielle, mais ecclésiale, car
il a toujours voulu nous
accompagner vers la rencontre avec
Jésus. Jésus, le Crucifié ressuscité, le
Vivant et le Seigneur, a été le but vers
lequel le Pape Benoît nous a
conduits, en nous prenant par la
main. Qu'il nous aide à redécouvrir
dans le Christ la joie de croire et
l'espérance de vivre.

Avec cette catéchèse d’aujourd’hui,
nous concluons le cycle consacré au
thème du discernement, et nous le
faisons en complétant le discours sur
les aides qui peuvent et doivent le
soutenir: soutenir le processus de
discernement. L'une d'entre elles est
l'accompagnement spirituel,
important tout d'abord pour la
connaissance de soi, dont nous avons
vu qu'elle était une condition
indispensable au discernement. Se
regarder dans le miroir, seuls, n’aide



pas toujours, parce que cela peut
altérer l’image. En revanche, se
regarder dans le miroir avec l’aide de
quelqu’un d’autre, cela aide
beaucoup parce que l’autre te dit la
vérité — lorsqu’il dit la vérité — et
cela t’aide.

La grâce de Dieu en nous agit
toujours sur notre nature. En
pensant à une parabole évangélique,
la grâce peut être comparée à la
bonne semence et la nature au
terrain (cf. Mc 4, 3-9). Il est
important, tout d'abord, de se faire
connaître, sans avoir peur de
partager les aspects les plus fragiles,
là où l'on se découvre plus sensibles,
faibles, ou craintifs d'être jugés. Se
faire connaître, se manifester à une
personne qui nous accompagne sur
le chemin de la vie. Non pas qu’elle
décide pour nous, non: mais qu’elle
nous accompagne. Parce que la
fragilité est, en réalité, notre
véritable richesse: nous sommes



riches de fragilité, tous; la véritable
richesse, que nous devons apprendre
à respecter et à accueillir, car,
lorsqu’elle est offerte à Dieu, elle
nous rend capables de tendresse, de
miséricorde, d'amour. Malheur à ces
personnes qui ne se sentent pas
fragiles: elles sont dures,
dictatoriales. En revanche, les
personnes qui reconnaissent avec
humilité leurs fragilités sont plus
compréhensives avec les autres. La
fragilité — je peux le dire — nous
rend humains. Ce n’est pas par
hasard que la première des trois
tentations de Jésus dans le désert —
celle liée à la faim — cherche à voler
la fragilité, en la présentant comme
un mal dont se débarrasser, un
empêchement à être comme Dieu. Et
au contraire, c’est notre trésor le plus
précieux: en effet, Dieu, pour nous
rendre semblables à Lui, a voulu
partager jusqu’au bout notre
fragilité. Regardons le Crucifié: Dieu
qui est descendu précisément à la



fragilité. Regardons la crèche qui
arrive dans une grande fragilité
humaine. Il a partagé notre fragilité.

Et l'accompagnement spirituel, s'il est
docile à l'Esprit Saint, aide à
démasquer des malentendus même
graves dans la considération que
nous avons de nous-mêmes et dans
notre relation avec le Seigneur.
L'Evangile présente plusieurs
exemples de conversations
éclairantes et libératrices menées par
Jésus. Pensez, par exemple, à celles
avec la Samaritaine, que nous lisons,
nous lisons, et il y a toujours cette
sagesse et tendresse de Jésus;
pensons à celle avec Zachée, pensons
à celle avec la femme pécheresse,
pensons à celle avec Nicodème, avec
les disciples d'Emmaüs: Le moyen de
s’approcher du Seigneur. Les
personnes qui ont une véritable
rencontre avec Jésus n'ont pas peur
de lui ouvrir leur cœur, de lui
présenter leur vulnérabilité et leur



insuffisance, leur fragilité. De cette
manière, leur partage de soi devient
une expérience de salut, de pardon
reçu gratuitement.

Raconter devant une autre personne
ce que l'on a vécu ou ce que l'on
recherche permet tout d'abord de
faire la clarté en soi, en mettant en
lumière les nombreuses pensées qui
nous habitent et qui nous perturbent
souvent avec leurs refrains
insistants. Combien de fois, dans les
moments sombres, nous viennent de
telles pensées: «J'ai tout fait de
travers, je ne vaux rien, personne ne
me comprend, je n'y arriverai jamais,
je suis destiné à l'échec», combien de
fois nous est-il arrivé de penser ces
choses, et ainsi de suite.

Des pensées fausses et venimeuses,
que la confrontation avec les autres
aide à démasquer, afin que nous
puissions nous sentir aimés et
estimés par le Seigneur tels que nous



sommes, capables de faire de bonnes
choses pour Lui. Nous découvrons
avec surprise des façons différentes
de voir les choses, des signes de
bonté qui ont toujours été présents
en nous. C’est vrai, nous pouvons
partager nos fragilités avec l’autre,
avec celui qui nous accompagne dans
la vie, dans la vie spirituelle, le
maître de vie spirituelle, que ce soit
un laïc ou un prêtre, et dire:
«Regarde ce qu’il m’arrive: je n’ai pas
de chances, il m’arrive ces choses».
Et celui qui accompagne répond:
«Oui, nous connaissons tous ces
choses». Cela nous aide à les voir
clairement et à voir d’où viennent les
racines et ainsi les surmonter.

Celui ou celle qui accompagne —
l’homme ou la femme qui
accompagne — ne remplace pas le
Seigneur, ne fait pas le travail à la
place de la personne accompagnée,
mais marche à ses côtés, l'encourage
à lire ce qui se passe dans son cœur,



lieu par excellence où le Seigneur
parle. L’accompagnant spirituel, que
nous appelons directeur spirituel —
je n’aime pas ce terme, je préfère
accompagnant spirituel, c’est mieux
— est celui qui te dit: «Cela va bien,
mais regarde ceci, regarde cela», il
attire ton attention sur des choses
qui passent peut-être; il t’aide à
mieux comprendre les signes des
temps, la voix du Seigneur, la voix du
tentateur, la voix des difficultés que
tu n’arrives pas à surmonter. C’est
pourquoi il est très important de ne
pas marcher seuls. Il y a un proverbe
dans la sagesse africaine — car ils
ont cette mystique de la tribu — qui
dit: «Si tu veux arriver rapidement,
va seul; si tu veux arriver en sécurité,
va avec les autres», va accompagné,
va avec ton peuple. C’est important.
Dans la vie spirituelle, il est
préférable de se faire accompagner
par quelqu’un qui connaît notre vie
et nous aide. Et cela est
l’accompagnement spirituel.



Cet accompagnement peut être
fructueux si, de part et d'autre, on a
fait l'expérience de la filiation et de
la fraternité spirituelle. Nous
découvrons que nous sommes
enfants de Dieu au moment où nous
découvrons que nous sommes frères,
enfants du même Père. C'est
pourquoi il est indispensable d’être
insérés dans une communauté en
chemin. On ne va pas vers le
Seigneur seul. Nous ne sommes pas
seuls, nous sommes des membres
d’un peuple, d’une nation, d’une ville
qui marche, d’une Eglise, d’une
paroisse, de ce groupe... Une
communauté en chemin. On ne va
pas vers le Seigneur seuls: cela ne va
pas. Nous devons bien le
comprendre. Comme dans le récit
évangélique du paralytique, nous
sommes souvent soutenus et guéris
grâce à la foi de quelqu'un d'autre
(cf. Mc 2, 1-5) qui nous aide à aller de
l’avant, parce que nous avons tous
parfois des paralysies intérieures et



nous avons besoin de quelqu’un qui
nous aide à surmonter ce conflit avec
l’autre. Il ne faut pas aller au
Seigneur seuls, rappelons-nous en
bien; d'autres fois, c'est nous qui
prenons cet engagement au nom
d'un autre frère ou d'une sœur, et
nous accompagnons cette autre
personne. Sans une expérience de
filiation et de fraternité,
l'accompagnement peut donner lieu
à des attentes irréelles, à des
malentendus et à des formes de
dépendance qui laissent la personne
dans un état infantile.
Accompagnement, mais comme fils
de Dieu et frères entre nous.

La Vierge Marie est un maître du
discernement: elle parle peu, écoute
beaucoup, et garde des trésors dans
son cœur (cf. Lc 2, 19). Les trois
attitudes de la Vierge Marie: parler
peu, écouter beaucoup et garder
dans son cœur. Et les quelques fois
où elle parle, elle laisse une trace.



Par exemple, dans l'Evangile de Jean,
il y a une phrase très courte
prononcée par Marie qui est une
consigne pour les chrétiens de tous
les temps: «Faites tout ce qu'il vous
dira» (cf. 2, 5). C’est curieux; un jour,
j’ai entendu une petite vieille, très
gentilles, très pieuse, elle n’avait pas
étudié la théologie, elle était très
simple. Et elle m’a dit: «Savez-vous
quel est le geste que fait toujours la
Vierge?». Je ne sais pas, elle te câline,
elle t’appelle... «Non, le geste que fait
la Vierge est celui-ci» [il montre son
index]. Je ne comprenais pas, et j’ai
demandé: «Elle indique toujours
Jésus». C’est beau cela: la Vierge ne
prend rien pour elle, elle indique
Jésus. Faites ce que Jésus nous dit:
c’est ainsi qu’est la Vierge. Marie sait
que le Seigneur parle au cœur de
chacun, et elle nous demande de
traduire cette parole en actes et en
choix. Elle a su le faire plus que
quiconque et, de fait, elle est
présente dans les moments



fondamentaux de la vie de Jésus,
surtout à l'heure suprême de sa mort
sur la croix.

Chers frères et sœurs, nous finissons
cette série de catéchèses sur le
discernement: le discernement est un
art, un art qui peut s'apprendre et
qui a ses propres règles. S’il est bien
appris, il permet de vivre
l'expérience spirituelle d'une
manière toujours plus belle et
ordonnée. Avant tout, le
discernement est un don de Dieu,
qu'il faut toujours demander, sans
jamais prétendre être expert et
autosuffisant. Seigneur, donne-moi la
grâce de discerner dans les moments
de la vie ce que je dois faire et ce que
je dois comprendre. Donne-moi la
grâce de discerner, et donne-moi la
personne qui m’aide à discerner.

La voix du Seigneur est toujours
reconnaissable, elle a un style
unique, c'est une voix qui apaise,



encourage et rassure dans les
difficultés. L'Évangile nous le
rappelle constamment: «Sois sans
crainte» (Lc 1, 30), quelle belle parole
que l’ange dit à Marie; «Sois sans
crainte», «soyez sans crainte», c’est
précisément le style du Seigneur:
«soyez sans crainte». «N'ayez pas
peur!», nous répète à nous aussi le
Seigneur aujourd’hui: «n’ayez pas
peur»: si nous avons confiance en sa
parole, nous jouerons bien le jeu de
la vie, et nous pourrons aider les
autres. Comme le dit le psaume, sa
Parole est une lampe pour nos pas et
une lumière pour notre chemin (cf.
119.105).

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/discernement-
laccompagnement-spirituel/

(08/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/discernement-laccompagnement-spirituel/
https://opusdei.org/fr-cm/article/discernement-laccompagnement-spirituel/
https://opusdei.org/fr-cm/article/discernement-laccompagnement-spirituel/

	L’accompagnement spirituel

