
opusdei.org

TRAVAIL,
SANCTIFICATION DU

1. Travail et travail
professionnel. 2. Dimensions du
travail. 3. Se sanctifier dans le
travail, sanctifier par le travail.
4. Sanctifier le travail. 5.
Sanctification du travail et
transformation du monde.

11/11/2023

Travail et travail professionnel.
Dimensions du travail.
Se sanctifier dans le travail,
sanctifier par le travail.
Sanctifier le travail.

1. 
2. 
3. 

4. 



Sanctification du travail et
transformation du monde.

« Sanctifier le travail, se sanctifier
dans le travail et sanctifier les autres
par le travail. » Ces paroles, maintes
fois répétées par saint Josémaria (cf.
par exemple QCP 45 et s.), ont aussi
été abondamment glosées et
commentées. Cela n’a rien de
surprenant, car l'idéal de la
sanctification du travail est
intimement lié à la promotion de
l'appel à la sainteté et à l'apostolat au
milieu du monde, auquel saint
Josémaria s'est su destiné depuis le 2
octobre 1928.

La vie ordinaire au milieu du monde
comporte un large éventail de
réalités : liens familiaux, amitiés,
activités culturelles et sportives,
situations de douleur et de maladie...
Saint Josémaria ne l'ignorait pas : de
fait, il les a toutes considérées. Et,
avec une phrase strictement

5. 



parallèle à celle citée ci-dessus, il
affirmait fréquemment que le
chrétien doit « sanctifier la vie
ordinaire, se sanctifier dans la vie
ordinaire et sanctifier les autres à
travers la vie ordinaire ». Quelle est
la raison qui a conduit saint
Josémaria à mettre en évidence,
parmi les diverses réalités qui
composent la vie ordinaire,
précisément le travail ? Nous
répondrons à cette question en
commençant par exposer sa manière
de comprendre le travail.

1. Travail et travail professionnel

Le travail a été décrit par de
nombreux auteurs comme l'œuvre
de l'intelligence et des mains, comme
la tâche d'une intelligence capable de
projeter des actions qui transforment
la nature et, indissociablement, de
mains en mesure de mettre en
pratique ce qui a été projeté. Dans
d'autres cas, il est défini comme une



activité qui implique un effort, ce qui
permet d'inclure dans le cadre du
travail non seulement des tâches
manuelles, mais aussi intellectuelles ;
plus précisément, l'étude.

Sans exclure les traits mis en
évidence par ces définitions, le
fondateur de l'Opus Dei a bien en
tête un autre aspect : le social. Dans
sa prédication, le travail est toujours
vu comme une tâche qui s'accomplit
dans la société et qui présuppose ce
que l'on désigne habituellement
comme la division du travail. En
d'autres termes, le fait que les êtres
humains se spécialisent dans l'une ou
l'autre des tâches, ce qui permet que,
lorsque chacun atteint des niveaux
plus élevés de perfection et
d'efficacité dans le travail qui lui
correspond, la contribution au bien
commun et au développement soit
renforcée.



En somme, le regard de saint
Josémaria considère le travail non
pas comme un simple travail des
mains, mais comme une occupation,
un métier ou une tâche à laquelle la
personne se consacre de manière
stable, afin que cette occupation la
qualifie devant la société. Ainsi, dans
son œuvre, le mot « profession » et
l'expression « travail professionnel »
apparaissent avec une grande
fréquence, et, dans les cas où il utilise
simplement le terme « travail », il
connote toujours tout l'arrière-plan
social et vital - devoirs d'état,
obligations, relations sociales, etc. -
que la profession suppose et entraîne
avec elle.

C'est la raison pour laquelle il établit
un lien profond entre le travail et la
vie ordinaire, et pourquoi il passe
facilement d'une expression à l'autre.
Le travail professionnel, avec tout ce
qui l'accompagne, connote la vie
ordinaire. Et la vie ordinaire trouve



dans le travail - dans le fait de se
consacrer avec compétence et de
manière continue à une tâche
socialement et publiquement
reconnue - l'un de ses éléments
déterminants, et même le plus clair
et le plus universel.

2. Dimensions du travail

« Le travail — tout travail — est
témoignage de la dignité de l'homme
et de son emprise sur la création.
C'est une occasion de perfectionner
sa personnalité. C'est un lien qui
nous unit aux autres êtres, une
source de revenus pour assurer la
subsistance de sa famille, un moyen
de contribuer à l'amélioration de la
société et au progrès de l'humanité
tout entière. Pour un chrétien, ces
perspectives s'élargissent et
s'amplifient, car le travail lui
apparaît comme une participation à
l'œuvre créatrice de Dieu, qui, en
créant l'homme, le bénit en lui



disant : Soyez féconds, multipliez-
vous, emplissez la terre et soumettez-
la ; dominez les poissons de la mer, les
oiseaux du ciel, et tous les animaux
qui rampent sur la terre (Gn 1, 28).
Car, pour avoir été assumé par le
Christ, le travail nous apparaît
comme une réalité qui a été rachetée
à son tour. Ce n'est pas seulement le
cadre de la vie de l'homme, mais un
moyen et un chemin de sainteté, une
réalité qui sanctifie et que l'on peut
sanctifier » (QCP 47).

Les mots qui viennent d'être cités
constituent l'un des textes les plus
denses parmi le large ensemble de
ceux que saint Josémaria a consacrés
au travail. Dans ce texte, la réalité
humaine du travail est décrite en
référence à quelques dimensions
fondamentales, qu'il convient de
souligner :

- la dimension cosmique, expression
de la capacité de l'homme à dominer



la nature en l'orientant vers les fins
qu'il conçoit avec son intelligence ;

- la dimension anthropologique,
puisque la réalisation sérieuse,
continue et responsable de sa propre
tâche contribue puissamment à
l'acquisition par l'homme de
maturité et de conscience de soi ;

- la dimension socio-familiale,
puisque le travail, en fournissant des
biens, permet la constitution et le
maintien ultérieur de la famille ;

- la dimension sociale et historique,
puisque le travail est l'un des
facteurs qui contribuent le plus
fondamentalement à la structuration
et au progrès des sociétés ;

- sa dimension théologico-
créationnelle, puisque Dieu n'a pas
voulu donner vie à un univers
pleinement fait et clos, mais compter,
pour la plénitude finale, sur l'action
et l'histoire humaines ;



- sa dimension sotériologique,
puisque, avec le don du Christ, le
travail contribue à l'œuvre du salut,
aussi bien dans les moments de
satisfaction personnelle, qui peuvent
être vécus en communion avec Dieu,
que dans ceux d'effort, d'échec ou de
fatigue qui, réunis à la Croix du
Christ, acquièrent valeur de salut.

Ces différents aspects sont
répertoriés par saint Josémaria
suivant un ordre que l'on pourrait
qualifier d'ascendant, dans lequel, à
partir des dimensions humaines et
sociales, on arrive aux dimensions
chrétiennes et surnaturelles, qui
assument les dimensions naturelles,
en leur donnant un sens plénier.

3. Se sanctifier dans le travail,
sanctifier par le travail

À la fin du texte que nous venons de
commenter, le travail est qualifié de
« réalité rachetée et rédemptrice », et
tout de suite après de « réalité



sanctifiable et sanctifiante ». Et, à de
nombreuses autres occasions, saint
Josémaria parle de « sanctification
du travail », en recourant à une
expression qui évoque l'action ou le
processus en vertu duquel une
réalité se perfectionne, en lui
infusant de nouvelles qualités.

Saint Josémaria a toujours eu une
conscience très claire du fondement
théologal de l'existence chrétienne.
L'être humain n'atteint pas la
sainteté, la communion intime et
vitale avec Dieu, le seul Saint, comme
un effet du simple déploiement de sa
nature, mais comme le fruit d'un don
divin, auquel sa liberté doit s'ouvrir.
La sanctification du travail suppose
donc l'action sanctifiante de la grâce
divine. Et cela montre en même
temps que cette action de la grâce ne
se réfère pas à un monde céleste,
étranger ou simplement tangentiel à
l'existence humaine ordinaire, mais



affecte plutôt directement le noyau
de cette existence.

La vie humaine ordinaire, et avec
elle le travail, est appelée à s'intégrer
dans le processus d'identification du
chrétien au Christ. Et ceci dans la
mesure où, dans ce processus, le
travail revêt la condition d’un « axe »
ou d’un « pivot », et plus encore, de «
matière » de sanctification (cf. QCP
45, 47 ; AD 61, 62, 82). Analysons en
détail ce processus en considérant les
trois tableaux du triptyque déjà cité :
« sanctifier le travail, se sanctifier au
travail et sanctifier les autres par le
travail ».

a) Se sanctifier au travail

Se sanctifier, grandir en sainteté,
progresser dans la vie chrétienne,
sont des expressions équivalentes en
substance. Toutes renvoient, en effet,
à ce que, en présupposant l'action de
l'Esprit Saint et la communication
vitale qui s'accomplit dans les



sacrements, nous pouvons qualifier
d'aspects subjectifs du processus
d'identification de chaque personne
au Christ. Ce processus implique une
croissance dans les vertus
théologales, dans la foi, l’espérance et
la charité. Et, par conséquent, une
conscience de plus en plus vive de
l'amour que Dieu nous porte, et de la
nécessité d'une réponse adéquate à
cet amour. C'est-à-dire l'impulsion à
un abandon consenti à la Volonté
divine et à une relation intime et
confiante avec Lui.

Tout cela, chez le chrétien appelé à se
sanctifier au milieu du monde, fait
une référence décisive au travail.
L'accomplissement d'un travail
professionnel est impossible, en effet,
sans mettre en exercice la diligence,
le profit du temps, la justice, la
véracité, l'affabilité, la prudence, la
force, la patience, la magnanimité...
Bref, tout un ensemble varié de
vertus humaines, auquel saint



Josémaria a toujours attaché une
importance particulière, et dans
lesquelles il va être difficile - voire
impossible - de persévérer sans une
reconnaissance effective de la valeur
du travail. C'est-à-dire sans une
disposition d'esprit et une manière
de comprendre la vie qui nous
amène à voir dans le travail non
seulement un besoin ou un simple
instrument de domination, mais une
réalité dotée d'une dignité
intrinsèque.

Là prennent toute leur place la
lumière et la force qui jaillissent de
la foi, qui fait connaître l'amour de
Dieu et son dessein de salut ; de
l'espérance, qui réaffirme le sens de
la vie et, par conséquent,
l'engagement et l'enthousiasme de
vivre ; de la charité, qui nous amène
à reconnaître dans l'amour la clé de
l'existence humaine et à le
manifester dans chaque événement
et situation. Tout cela a des



répercussions sur le travail. Au
travail, si l'on travaille sous le regard
de Dieu, « nous mettons en pratique -
écrivait saint Josémaria dans une de
ses Lettres - les vertus théologales qui
sont le sommet de la vie chrétienne.
Nous actualisons la foi, avec notre
vie contemplative, dans ce dialogue
constant avec la Trinité présente au
centre de notre âme. Nous exerçons
l'espérance, en persévérant dans
notre travail, semper scientes quod
labor vester non est inanis in Domino
(1 Co 15, 58), en sachant que votre
effort n'est pas inutile devant Dieu.
Nous vivons la charité, en essayant
d'informer toutes nos actions avec
l'amour de Dieu, en nous donnant
généreusement au service de nos
frères les hommes, de toutes les âmes
» (Lettre 15 octobre 1948, n. 24 : AGP,
série A.3, 92-7 -1).

La foi, l'espérance et la charité
s'enracinent de plus en plus dans
l'âme à travers un contact vivant et



personnel avec Dieu. La relation avec
Dieu exige, comme point d'appui
essentiel, l'existence de temps de
prière, c'est-à-dire de moments
spécifiquement dédiés à la
confrontation entre sa propre vie et
la réalité de Dieu. Dans ces moments
de prière, de dialogue entre l'âme et
Dieu, le travail sera présent, puisqu'il
est l'une des composantes
fondamentales de notre existence. Et
en même temps la prière, en
conduisant à une intimité toujours
plus grande avec Dieu, tendra à se
faire présente avec une spontanéité
et une intensité progressives dans
l'ensemble de la vie, y compris au
travail. Tout travail est, en effet, une
réalité qui peut être vécue en
communion avec Dieu, parce que
Dieu, qui aime d'un amour de Père,
contemple le travail humain et
attend que, dans et par ce travail, on
Lui montre de l'amour. Dès lors, tout
travail peut et doit être non
seulement un point de départ, mais



aussi l'objet d'un véritable dialogue,
bien que sans bruit de paroles, avec
la Trinité.

« Une heure d’étude, pour un apôtre
moderne, c’est une heure de prière
» (C 335), affirme saint Josémaria
dans Chemin. Des années plus tard,
dans une homélie de 1963, il va
exprimer la même idée avec un
accent particulier : « Nous
reconnaissons Dieu, non seulement
dans le spectacle que nous offre la
nature, mais aussi dans l'expérience
de notre travail et de notre effort. Le
travail est ainsi prière, action de
grâces, parce que nous savons que
c'est Dieu qui nous a placés sur terre,
nous savons qu'Il nous aime et que
nous sommes les héritiers de ses
promesses. Il est juste qu'Il nous
dise : Soit que vous mangiez, soit que
vous buviez, et quoi que vous fassiez,
faites tout pour la gloire de Dieu (1 Co
10, 31) » (QCP 48).



Les moments de prière, les pratiques
de piété - précisa-t-il à un autre
moment - « te mèneront presque
insensiblement à la prière
contemplative. Des actes d’amour
plus nombreux naîtront dans ton
âme, des oraisons jaculatoires, des
actions de grâce, des actes de
réparation, des communions
spirituelles. Et cela, tout en
accomplissant tes obligations : en
décrochant ton téléphone, en
prenant un moyen de transport, en
ouvrant ou en fermant une porte, en
passant devant une église, avant de
te mettre au travail, en le réalisant
ou en l’achevant. Tu sauras tout
rapporter à Dieu ton Père » (AD 149).

Dans et par le travail, le chrétien est
appelé à atteindre ce sommet du
chemin vers la sainteté qu'est la vie
contemplative, c'est-à-dire une vie
vécue dans la pleine conscience de la
proximité amoureuse de Dieu et en
constante communion avec Lui.



Action et contemplation, travail et
prière, consécration à sa propre
tache et effort pour la mener à bien,
dialogue avec Dieu tendent ainsi à se
fondre dans l'unité de vie. Le
chrétien, tout chrétien, peut, avec la
croissance de sa prière, devenir «
contemplatif au milieu du monde »,
et aussi bien sûr à travers son travail
humain. « Notre vie, c’est de
travailler et de prier, et, inversement,
de prier et de travailler. Car il arrive
un moment où l'on ne peut plus
distinguer entre ces deux concepts,
ces deux mots, contemplation et
action, qui finissent par avoir le
même sens dans l'esprit et dans la
conscience » (Lettre 9 janvier 1932, n.
14 : AGP, série A.3, 91-3-2 ; voir aussi
l'homélie Vers la sainteté, avec une
claire connotation autobiographique,
dans Amis de Dieu).

b) Sanctifier par le travail



Si l'expression « se sanctifier par le
travail » nous place devant la
vocation chrétienne comme appel à
la communion et à l'union avec Dieu,
les mots « sanctifier par le travail »
renvoient à un autre aspect essentiel
de la vocation chrétienne : son
caractère d'appel à participer à la
mission salvifique confiée par le
Christ aux Apôtres et à l'Église, c'est-
à-dire la tâche d'attirer à Dieu toute
l'humanité. Et, plus précisément, au
fait que le chrétien qui vit au milieu
du monde peut et doit contribuer à
cette tâche précisément grâce à
l'accomplissement de son propre
travail professionnel.

En parlant de l'apostolat, saint
Josémaria présuppose toujours une
considération fondamentale : le point
de départ de l'action apostolique
réside dans la conscience
personnelle des richesses de la
condition chrétienne. C'est pourquoi
l'apostolat doit être - a-t-il commenté



dans une de ses homélies - « un désir
brûlant qui consume le cœur de tout
chrétien », et qui, par conséquent,
informe l'existence ordinaire de
sorte que, « unissant nos efforts, au
coude à coude avec nos compagnons,
nos amis, nos parents, dont nous
partageons les aspirations, nous
pourrons au moyen de cette tâche les
aider à arriver au Christ » (AD 264).
Et cela spontanément, sans que
l'advertance des dimensions
apostoliques de la vocation
chrétienne nuise - et encore moins
adultère - les traits caractéristiques
de la condition séculière et
professionnelle. « Et alors, qu’est-ce
qui change ? » Et aussitôt il répond : «
Ce qui change, c’est que l’âme, parce
que le Christ est entré en elle, comme
il est monté dans la barque de Pierre,
voit s’ouvrir des horizons de service
plus vastes, plus ambitieux et ressent
un désir irrésistible d’annoncer à
toutes les créatures les magnalia Dei,



les merveilles que le Seigneur réalise,
si nous le laissons faire » (AD 265).

L'annonce du Christ, la référence au
sens chrétien de la vie, doit, dans
l'existence du chrétien, se confondre
avec le travail et les incidences qui
l'accompagnent. Comme on est
immergé dans la vie courante, on
s'exprimera d'ordinaire avec des
mots simples, ceux d'un ami à un
ami, ou d'un compagnon à un
compagnon, en ouvrant
naturellement des perspectives
toujours plus profondément
humaines et chrétiennes. Dès lors, ce
sera un apostolat qui s'accomplit en «
parcourant ensemble le chemin de la
vie professionnelle et civile » et que
le fondateur de l'Opus Dei aimait
appeler « apostolat de l'amitié et de
la confidence ». « Ces propos glissés à
point nommé dans l’oreille de l’ami
qui chancelle ; cette conversation
capable de l’orienter, que tu as su
provoquer opportunément ; ce



conseil qui améliorera son travail
universitaire, et la discrète
indiscrétion qui te pousse à lui
suggérer des horizons insoupçonnés
de générosité…, tout cela, c’est “
l’apostolat de la confidence ” » (C
973).

Dans une de ses homélies, après
avoir rappelé que tout chrétien a
reçu la mission de faire connaître le
Christ, il glose largement cette même
idée : « Certains se demanderont
peut-être comment, de quelle
manière, ils peuvent communiquer
cette connaissance du Christ aux
autres. Je vous répondrai : avec
naturel, avec simplicité, en vivant
exactement comme vous le faites au
milieu du monde, adonnés que vous
êtes à votre travail professionnel et
au soin de votre famille, en prenant
part à toutes les aspirations nobles
des hommes. (...) En agissant de la
sorte, nous donnerons à ceux qui
nous entourent le témoignage d'une



vie simple et normale, non exempte
des limitations et des défauts propres
à notre condition humaine mais
pourtant cohérente. En nous voyant
égaux à eux en toute chose, les autres
se sentiront invités à nous
demander : Comment s'explique
votre joie ? D'où tirez-vous des forces
pour vaincre égoïsme et commodité ?
Qui vous apprend cette
compréhension, cette bonne entente
pleine de franchise, cet esprit de
service et ce don de vous-même aux
autres ? C'est alors le moment de leur
découvrir le divin secret de
l'existence chrétienne : leur parler de
Dieu, du Christ, du Saint-Esprit et de
Marie. Le moment d'essayer de
transmettre, à travers nos pauvres
paroles, cette folie de l'amour de
Dieu que la grâce a déversée dans
nos cœurs » (QCP 148). Le texte
contient, comme il est facile de le
voir, une référence implicite au
commentaire des disciples



d’Emmaüs, rapporté dans Lc 24,
13-33.

L'apostolat du chrétien ordinaire
présuppose une réalité de vie. C'est-
à-dire un effort sincère pour vivre
selon l'idéal chrétien. Avec le
témoignage d'une vie chrétienne
ordinaire mais cohérente, et avec des
paroles spontanées et naturelles, à
partir de son travail et au milieu de
celui-ci, le chrétien - tout chrétien -
peut et doit être le levain qui fait
lever la pâte (cf. AD 257 -258) ; une
braise ardente qui chauffe les
chemins de la terre avec le feu divin
qu'elle porte en son cœur (cf. C 1) ;
une pierre tombée dans le lac, qui
fait naître un cercle, et celui-ci un
autre et un autre, portant ainsi le
nom du Christ jusqu'aux extrémités
de la terre (cf. C 831)

Et tout cela, répétons-le, comme
conséquence du développement
d'une foi, d'une espérance et d'une



charité qui aspirent à donner forme
à l'existence quotidienne. Ainsi, pour
le chrétien qui vit au milieu du
monde, l'apostolat « n'est pas
quelque chose de surajouté, de
superposé, d'extérieur à son activité
quotidienne, à ses occupations
professionnelles », mais quelque
chose qui « fait partie de la nature
même du chrétien » (QCP 122). C'est
la raison pour laquelle le fondateur
de l'Opus Dei ne parlait
généralement pas tant de faire
l'apostolat que d'être des apôtres.
L'apostolat n'est pas pour le chrétien
une occupation sectorielle à laquelle
une partie de la journée est
consacrée, mais, bien plus
profondément, une orientation
permanente de l'âme, d'où sortiront
certainement des paroles et des
actions concrètes, qui l'exprimeront,
mais sans l'épuiser, puisqu'elles sont,
et doivent être, le fruit d'une
disposition de l'esprit qui tend, par sa



nature même, à imprégner toute la
vie.

4. Sanctifier le travail

« Sanctifier le travail, se sanctifier
dans le travail et sanctifier les autres
par le travail » sont, dans la
prédication de saint Josémaria, des
expressions liées les unes aux autres
par des liens profonds, car elles
constituent les trois dimensions d'un
phénomène unitaire : la vie
chrétienne séculière, dans laquelle la
relation avec Dieu et le service des
autres, la sainteté et l'apostolat,
supposent l'accomplissement abouti
du travail et rejaillissent sur lui.
L'idéal auquel convoque le fondateur
de l'Opus Dei n'est pas de se
sanctifier et de sanctifier les autres 
alors qu'on travaille, mais, plus
précisément et en s'y engageant, de
se sanctifier et de sanctifier en
sanctifiant le travail.



Maintenant, que signifie sanctifier le
travail ? Répondons-y avec les mots
de F. Ocáriz : « Sanctifier le travail
n'est pas "faire quelque chose de
saint" en travaillant, mais
précisément "rendre le travail lui-
même saint" » (OCÁRIZ, 2000, p. 263).
C'est-à-dire imprégner l'acte de
travailler avec la lumière, la force et
les exigences qui découlent de la foi
chrétienne. Un point de Chemin : « À
l’exercice habituel de ta profession,
ajoute un motif surnaturel et tu
auras sanctifié le travail » (C 359),
peut aider à expliquer plus
complètement ce que nous venons de
dire, à une condition : que nous
ayons présent à l'esprit l'intensité
qu'il faut attribuer au mot « motif »
et à son équivalent, le mot «
intention ». Le terme de motif ou
d'intention désigne ici, en effet, non
pas un simple désir, ou une
aspiration superposée à une action
préalablement constituée, mais une
décision profonde de la volonté, qui



qualifie l'action en déterminant sa
physionomie. Ainsi, comme l'écrit le
bienheureux Álvaro del Portillo, se
référant au point de Chemin
mentionné ci-dessus, « la finalité
surnaturelle n'est pas comme un
sceau qui adhère extérieurement au
travail de l'homme et qui transporte
la marchandise - saine ou
endommagée - à sa destination sans
même la frôler », mais plutôt une
impulsion qui façonne
intérieurement l'action et, le cas
échéant, la corrige (DEL PORTILLO,
1992, p. 104).

Quelles sont les conséquences de
cette impulsion qui conduit à l'action
et la façonne ? En termes généraux,
on pourrait l'exprimer en disant
qu'elle implique un achèvement
humain et chrétien du travail, c'est-à-
dire une exécution de l'action de
travailler qui assume pleinement ce
que ce travail concret exige et qui,
par conséquent, aboutit à un produit



ou à un fruit doté d'une richesse et
d'une valeur totales. Illustrons cette
affirmation en deux étapes
consécutives.

a) Bien travailler, avec compétence
professionnelle

Conformément à tout ce qui a été dit,
saint Josémaria, lorsqu'il commente
ce qu'implique l'idéal de la
sanctification du travail, commence
généralement par énoncer une
exigence apparemment simple,
quoique lourde d'implications :
sanctifier le travail exige de bien
travailler, avec sérieux et
compétence professionnelles. « Le
travail ne peut jamais être pour vous
un jeu qu'on ne prend pas au
sérieux ; ce n'est pas non plus une
affaire de dilettantes ou d'amateurs.
Que m'importe qu'on me parle d'un
de mes enfants qui est, par exemple,
un mauvais professeur, et un bon fils
à moi : s'il n'est pas un bon



professeur, à quoi me sert-il ? Car, en
réalité, ce n'est pas un bon fils à moi,
s'il n'a pas mis les moyens pour se
perfectionner dans son métier. Nous
devons travailler comme les
meilleurs de nos collègues. Et si cela
se peut, mieux que le meilleur. Un
homme sans enthousiasme
professionnel ne m'est d'aucune
utilité » (Lettre du 15 octobre 1948, n.
15 : AGP, série A.3, 92-7-2).

La nécessité de bien travailler,
d'accomplir son travail avec
compétence professionnelle et
perfection humaine, a été
commentée par saint Josémaria, en
recourant à un large éventail
d'arguments. Fréquemment, comme
cela arrive dans les textes qui
viennent d'être cités, il fait référence
à la nécessité de respecter la nature
des choses, à la responsabilité
collective qui incombe à chaque
citoyen... A d'autres moments il
rappelle que le travail, comme toute



l'existence humaine est objet de
contemplation de la part de Dieu et
doit donc être vécue d'une manière
digne de Dieu. « Nous ne pouvons
pas offrir au Seigneur, lit-on dans
une de ses homélies, quelque chose
qui, dans les limites de notre pauvre
humanité, ne serait pas parfait, sans
tache, soigneusement accompli,
même dans les détails les plus
infimes : Dieu n’accepte pas ce qui
est bâclé. Vous ne présenterez pas un
animal qui a une tare, nous enjoint la
Sainte Écriture, car vous ne seriez pas
agréés (Lv 22, 20). C’est pourquoi, le
travail de chacun d’entre nous, cette
tâche qui occupe nos journées et nos
énergies, doit être une offrande
digne du Créateur, operatio Dei,
travail de Dieu et pour Dieu : en un
mot, une activité bien accomplie,
irréprochable » (AD 55).

b) Travailler avec conscience du
devoir et esprit de service



« Bien travailler » implique non
seulement une compétence
professionnelle et une exécution
techniquement complète de la tâche
elle-même, mais aussi – et avec une
force singulière – l'exécution fidèle
des obligations assumées, la loyauté
aux engagements acquis, la pleine
exécution des contrats, etc. ; bref,
tout ce qui renvoie à cette vertu
humaine fondamentale qu'est la
justice.

Saint Josémaria a évoqué à plusieurs
reprises la justice, soulignant son
importance pour la vie sociale. En
même temps, il aimait à rappeler que
la justice, en tant que vertu, dépasse
le sens strict du devoir et doit être
complétée par la charité. La dignité
du travail, lit-on dans une homélie
datée précisément du 19 mars, jour
de la fête de cet ouvrier qu'était saint
Joseph, « se fonde sur l'Amour. Le
grand privilège de l'homme est de
pouvoir aimer et dépasser ainsi



l'éphémère et le transitoire » ; et il
poursuit : « C'est pourquoi l'homme
ne peut se limiter à faire des choses,
à fabriquer des objets » (QCP 48),
mais agir de telle sorte que cette
construction d'objets contribue à
grandir dans l'amour de Dieu et à
exprimer cet amour dans les travaux
de service. Vivre le travail face à
Dieu, le sanctifier, exige d'être
conscient de la dimension sociale
que le travail a en soi et par
conséquent non seulement
d'affronter avec un sens des
responsabilités les obligations et les
devoirs qu'il comporte, mais d'agir
avec un sens profond de solidarité et
de des liens qui unissent les hommes.

Ces principes généraux se prolongent
et se précisent, dans la prédication
du fondateur de l'Opus Dei, à travers
des considérations qui renvoient à
deux cercles que l'on peut dessiner
avec l'être humain qui travaille
comme centre : l'un plus petit et



l'autre plus large. En premier lieu,
celui formé par le groupe de
personnes, des collègues et
compagnons aux clients et
fournisseurs, avec qui le travail met
en relation. Sanctifier le travail
implique de sanctifier cet ensemble
de relations, tout d'abord en
remplissant fidèlement et
minutieusement ses obligations, mais
aussi en traitant les autres avec
l'appréciation qu'ils méritent en tant
que personnes, en créant et en
maintenant une atmosphère de
compréhension, d'amitié et de
solidarité. Bref, contribuer avec sa
propre manière d'agir pour que le
contexte de travail dans lequel
chacun s'insère soit, en surmontant
les difficultés et les tensions qui
peuvent survenir, un environnement
de plus en plus humain et, par
conséquent, plus chaleureux. Le
chrétien doit toujours s'efforcer de
manifester la charité du Christ avec «
ses fruits d'amitié, de



compréhension, d'affection humaine,
de paix » (QCP 166), et ainsi être
semeur de cette paix et de cette joie
inhérente à l'Évangile (l'expression «
semeurs de paix et de joie » est
fréquente dans les écrits de saint
Josémaria ; voir par exemple QCP 168
et AD 105).

Mais ce premier cercle se situe à
l'intérieur d'un cercle plus vaste :
celui constitué par la société dans
laquelle vit chaque personne et, en
définitive, par l'ensemble de
l'humanité. Par conséquent, le
chrétien doit travailler avec comme
horizon non seulement sa propre
personne, sa propre famille et ses
compagnons et collègues, mais aussi
la société qui l'entoure et toute la
famille humaine. « Le travail
ordinaire, au milieu du monde - ce
sont des mots de saint Josémaria
dans une de ses Lettres - vous met en
contact avec tous les problèmes et
préoccupations des hommes, car ce



sont vos propres préoccupations et
vos propres problèmes : vous êtes
des chrétiens ordinaires, citoyens
comme les autres. Votre foi doit vous
guider, au moment de juger les faits
et les situations contingentes sur
cette terre. Vous agirez en toute
liberté, car la doctrine catholique
n'impose pas de solutions concrètes
et techniques aux problèmes
temporels ; mais elle vous demande
une sensibilité à ces problèmes
humains, et un sens des
responsabilités pour les affronter et
leur donner une issue chrétienne
» (Lettre 15 octobre 1948, n. 28 : AGP,
série A.3, 92-7 -2).

5. Sanctification du travail et
transformation du monde

La réflexion théologique sur le
travail s'est déroulée à l'époque
contemporaine selon deux axes
différents, bien qu'à plus d'un titre ils
soient complémentaires. La



première, qui a lieu surtout dans les
années 1945 et suivantes, se
concentre sur le fruit ou le produit
qui vient du travail et, d'un point de
vue formellement théologique, sur le
lien éventuel des processus
historiques avec l'eschatologie. La
seconde met l'accent sur l'acte ou
l'action de travailler et donc sur
l'homme comme sujet de travail.

Saint Josémaria a toujours suivi avec
intérêt les questions qui agitaient
l'Église de son temps, en particulier
celles liées à l'appel universel à la
sainteté et à la vocation et mission
des laïcs. Mais, conscient de ce
qu'exigeait sa tâche de fondateur, il
s'efforça de rester en dehors des
débats théologiques. Cela a été aussi
le cas avec le débat auquel nous
faisions allusion ci-dessus et dont
nous ne trouvons aucune référence,
sauf brève et généralement indirecte,
dans ses écrits. Il serait par ailleurs
inapproprié d'essayer de l'inscrire



dans une ligne de pensée spécifique,
puisque son enseignement se situe à
un autre niveau.

Cependant, on peut affirmer que, au
moins en partie, il s'approche - tout
comme Jean-Paul II l'a fait dans la
lettre encyclique Laborem exercens –
de la seconde des lignes évoquées,
comme le montre le point 301 de 
Chemin : « Dieu veut une poignée
d’hommes “ à lui ” dans chaque
activité humaine. — Après quoi… pax
Christi in regno Christi : la paix du
Christ dans le règne du Christ ». La
perspective d'une irradiation de
l'Évangile dans la réalité historico-
sociale était présente, dès le début,
dans l'esprit et dans la prédication de
saint Josémaria. Et ce en vertu d'un
itinéraire qui part de
l’approfondissement de la condition
théologale de l'existence chrétienne
duquel jaillit un effort déterminé
pour traduire en œuvres ce que la foi
exige, que ce soit en général, ou en



référence à l'agir dans le monde. La
conscience vivante de la proximité
de Dieu ne doit en aucun cas
conduire à laisser au second plan la
réalité et la valeur de ce qui a été
créé, bien au contraire. Elle doit en
revanche conduire, surtout chez le
fidèle chrétien appelé à vivre au
milieu du monde, à percevoir la
place qu'occupent les réalités
temporelles dans le projet divin sur
la création et, par conséquent, à les
assumer avec don de soi et
profondeur. Autrement dit, bien
travailler, avec compétence
technique et esprit de service, pour
que le travail déploie toute sa
fécondité humanisante.

Connaissance de plus en plus
approfondie de la réalité (science),
capacité accrue de contrôle de la
nature (technique), advertance claire
de la responsabilité qui incombe à
l'homme en tant que protagoniste de
l'histoire (éthique), conscience de la



dignité transcendante de l'être
humain et du fait qu'il est appelé à la
communion avec Dieu (spiritualité),
sont, en somme, les piliers sur
lesquels repose l'humanisation du
monde à laquelle le travail peut
aboutir. Et que saint Josémaria a
toujours connoté comme le fruit de la
véritable sanctification de l'action de
travailler.

Thèmes connexes : Apostolat ;
Contemplatifs au milieu du monde ;
Devoirs d'état ; Exemple, Apostolat de
; Justice ; Laboriosité ; Liberté en
matière temporelle ; Monde ; Service,
esprit de ; Solidarité ; Vie ordinaire,
sanctification de la.

Bibliographie : AD 55-72 ; QCP
39-56 ; Rafael ALVIRA, « Le travail
dans "Chemin" » in José MORALES
(coord.) Études sur Chemin, Madrid,

https://escriva.org/fr/amigos-de-dios/travail-de-dieu/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/dans-l-atelier-de-joseph/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/dans-l-atelier-de-joseph/


Rialp, 1988, pp. 257-263 ; Antonio
ARANDA, « Identité chrétienne et
configuration du monde. La force
configurante de la sécularité et du
travail sanctifié », in GVQ, I, pp.
175-198 ; Jean Marie AUBERT, « La
sanctification du travail », in Pedro
RODRÍGUEZ (éd.) Mgr Escrivá de
Balaguer et l'Opus Dei, Pampelune,
EUNSA, 1985, pp. 215-224 ; Ernst
BURKHART - Javier LÓPEZ Vie
quotidienne et sainteté dans
l'enseignement de saint Josémaria.
Étude de théologie spirituelle, III,
Madrid, Rialp, 2013, pp. 134-221 ;
Javier ECHEVARRÍA, « Sanctification
du travail », in Itinéraires de vie
chrétienne, Barcelone, Planeta, 2001,
pp. 209-221 ; Giorgio FARO Il lavoro
nell’insegnamento del Beato San
Josemaría Escrivá Roma, Agrilavoro,
2000 ; José Luis ILLANES La
sanctification du travail. Travail dans
l'histoire de la spiritualité, Madrid,
Palabra, 2001 rev. et act. ID. Existence
chrétienne et monde. Jalons pour une



réflexion théologique sur l'Opus Dei,
Pampelune, EUNSA, 2003 ID. Devant
Dieu et dans le monde. Notes pour une
théologie du travail, Pampelune,
EUNSA, 1997 ; Janne Haaland
MATLÁRY, « Le travail, un chemin
vers la sainteté », dans GVQ I, pp.
155-170 ; Fernando OCÁRIZ, « Le
concept de sanctification du travail »,
in ID. Nature, grâce et gloire,
Pampelune, EUNSA, 2000, pp.
263-271 ; Álvaro DEL PORTILLO, «
Les racines profondes d'un message »
L'Osservatore Romano, 23 juin 1985,
collecté dans ID. Une vie pour Dieu.
Réflexions sur la figure de
Monseigneur Josémaria Escrivá de
Balaguer. Discours, homélies et autres
écrits Madrid 1992, p. 104 IDZ., « Il
lavoro si trasformi in orazione », en
Rendere amabile la verità. Raccolta di
scritti di Mons. Alvaro del Portillo,
pastorali, teologici, canonistici, vari
Libreria Editrice Vaticana, 1995, pp.
647-651 Pedro RODRÍGUEZ Vocation,



travail, contemplation, Pampelune, 
EUNSA, 1986.

José Luis ILLANES

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-
travail-sanctification-du/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-travail-sanctification-du/
https://opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-travail-sanctification-du/
https://opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-travail-sanctification-du/

	TRAVAIL, SANCTIFICATION DU

