
opusdei.org

MALADIE

1. La maladie, présente dans la
vie humaine. 2. L'identification
au Christ. 3. La présence du
Christ dans les malades et la
valeur de leur souffrance. 4. Les
soins et l'attention aux malades.
5. Le devoir de prendre soin de
sa santé et d'être de bons
malades. 6. Le Christ vainqueur
de la maladie, de la douleur et
de la mort.

10/03/2024

1. La maladie, présente dans la vie
humaine.



2. L'identification au Christ.

3. La présence du Christ dans les
malades et la valeur de leur
souffrance.

4. Les soins et l'attention aux
malades.

5. Le devoir de prendre soin de sa
santé et d'être de bons malades.

6. Le Christ vainqueur de la maladie,
de la douleur et de la mort.

La maladie, avec son lot de douleurs
et de souffrances, est un phénomène
universel qui accompagne l'homme
tout au long de son parcours
terrestre. Personne n'échappe à son
expérience. Cela fait partie de la vie.
Saint Josémaria la considère à tout
moment dans une perspective
chrétienne, c'est-à-dire dans la
perspective de l'amour de Dieu
manifesté dans le Christ.



1. La maladie, présente dans la vie
humaine

En cherchant une explication, la
première chose à faire est d'écarter
une idée présente dans de
nombreuses cultures anciennes, et
qui curieusement survit encore chez
de nombreuses personnes, selon
laquelle la maladie est considérée
comme une punition de Dieu. Jésus
de Nazareth a pris sur lui de réfuter
cette opinion qui prévalait chez
nombre de ses contemporains, y
compris les Apôtres. En présence
d'un aveugle de naissance, alors
qu'on lui demandait : « Qui a péché,
lui ou ses parents, pour qu'il soit né
aveugle ? », Jésus répondit : « Ni lui,
ni ses parents n’ont péché. Mais
c’était pour que les œuvres de Dieu
se manifestent en lui » (cf. Jn 9, 2-5).
Nous ne sommes donc pas devant
une punition pour des péchés
personnels, mais devant une réalité
présente dans la nature et l'histoire



humaines après le péché de nos
premiers parents.

La maladie est un signe de la fragilité
humaine, elle est certainement le
résultat du fait que « nous sommes
encore dans "notre demeure
terrestre" (2 Co 5,1), sujets à la
maladie et à la mort » (CEC no 1420).
En effet, la maladie est la triste
conséquence du péché originel (cf.
CEC, nos 418 & 1500). Saint Josémaria,
élargissant la perspective à toute
cause de souffrance, dira : « Dieu
Notre Seigneur ne provoque pas la
douleur de ses créatures, mais Il la
tolère parce que — à la suite du
péché originel — elle fait partie de la
condition humaine » (QCP 168).

Le Catéchisme de l'Église Catholique
souligne que l'expérience de la
maladie peut avoir des répercussions
éthiques et spirituelles ambivalentes
car elle peut conduire à un repli sur
soi ou à une ouverture à la



transcendance (cf. CEC, no 1500).
Pour le chrétien, « la maladie n'est
pas une chose absurde ou dénuée de
sens, mais quelque chose de très
important dans la structure de la vie
humaine. Elle peut être le moment
de Dieu dans notre vie, le moment de
nous ouvrir à Lui et, par conséquent,
l'occasion de nous retrouver avec
nous-mêmes » (Ratzinger, 1991, p.
472).

2. L'identification au Christ

Face à la difficulté d'assumer -
comme quelque chose de voulu ou
permis par Dieu - la présence de la
douleur dans la vie humaine, on a
tenté de la réorienter vers d'autres
expériences ou même de nier sa
réalité. Mais ce sont des pseudo-
solutions. L'existence de la maladie et
de la douleur sont des faits qui
doivent être compris sous d'autres
angles. Saint Josémaria le dit sans
ambages : « La douleur entre dans



les plans de Dieu. Voilà la réalité,
quoiqu'il nous en coûte de le
comprendre » (QCP 168).

On est souvent tenté de penser que
Dieu n'est pas juste parce qu'il
permet la maladie chez soi ou chez
les autres, ou la mort d'un être cher.
Mais cette tentation devrait être de
courte durée chez ceux qui ont la foi
et savent que Dieu est Père. Voici
comment saint Josémaria
s'exprimait : « Il semble parfois que
Dieu nous traite durement ; nous ne
pouvons pas comprendre les
difficultés ou les peines qu'il nous
envoie ; mais un petit enfant ne peut
pas non plus comprendre pourquoi
sa mère ne le laisse pas jouer avec un
couteau ou caresser la flamme d'une
bougie avec ses petits doigts ; et il
comprend encore moins pourquoi,
dans certaines circonstances, elle lui
donne une bonne fessée. Cependant,
tout cela est pour son bien » (cité
dans Sastre, 1991, p. 114). Si jamais il



peut sembler incompréhensible que
Dieu n'empêche pas la douleur
humaine, il faut transcender cette
situation par la foi et la
contemplation de la Croix dans
laquelle l'amour divin se manifeste à
l'extrême :« Dieu est mon Père,
même s'Il m'envoie des souffrances.
Il m'aime tendrement, alors même
qu'Il me blesse. Jésus souffre, pour
accomplir la Volonté du Père... Et moi
qui veux aussi accomplir la très
sainte Volonté de Dieu en marchant
dans les traces du Maître, pourrais-je
me plaindre si je rencontre la
souffrance comme compagne de
route ? Elle sera le meilleur signe de
ma filiation puisqu'Il me traite
comme son Divin Fils. Et alors,
comme Lui, je pourrai gémir et
pleurer, tout seul, dans mon
Gethsémani ; mais, prostré la face
contre terre et reconnaissant mon
néant, je ferai monter vers le
Seigneur un cri sorti du fond de mon



âme : Pater mi, Abba, Pater, ... fiat !
» (Chemin de Croix, I Station).

La maladie - comme la douleur ou la
souffrance en général - est un
mystère qui ne trouve son sens qu'à
la lumière de la mort du Christ sur la
Croix. Jésus-Christ, Dieu fait homme,
a connu toutes les faiblesses
humaines, y compris la douleur et la
mort, à l'exception du péché (cf. He 4,
15). La maladie et la douleur
représentent, lorsqu'elles
surviennent, un appel à
l'identification avec Jésus-Christ.
Endurer la maladie par amour pour
Dieu nous sanctifie. C'est l'amour qui
transforme la douleur en un acte
fervent d'adoration, et la maladie
devient alors un encens que l'on
élève vers Dieu. C'est ce qui se
produit lorsque la douleur « est
vécue avec amour et par amour, en
participant - comme un don gratuit
de Dieu et par libre choix personnel -
à la souffrance même du Christ



crucifié. De cette façon, celui qui vit
sa souffrance dans le Seigneur se
configure plus pleinement à Lui
» (EV, no. 67). Saint Josémaria
l'exprimait en un langage très vivant
dans un point de Sillon : « Une
maladie incurable limitait son action.
Et pourtant, plein de joie, il me
donnait cette assurance : "ma
maladie se conduit bien à mon égard
et je l'aime de plus en plus ; si on
m'en laissait le choix, je renaîtrais
cent fois de la sorte !" » (S 254). Ou
ailleurs : « Si tu tombes malade, offre
tes souffrances avec amour, et elles
se transformeront en un encens qui
s’élèvera en l’honneur de Dieu et qui
te sanctifiera » (F 791).

Par exemple, le récit que fait saint
Josémaria, dans ses Notes intimes,
d'une des premières femmes de
l'Opus Dei, María Ignacia García
Escobar, admise à l'hôpital général
de Madrid, est impressionnant : «
Cette sœur à nous aime la volonté de



Dieu : Elle voit dans sa longue,
douloureuse et multiple maladie (elle
n'a rien de sain) la bénédiction et les
prédilections de Jésus et, bien qu'elle
affirme dans son humilité qu'elle
mérite un châtiment, la terrible
douleur qu'elle ressent dans tout son
corps, surtout à cause des
adhérences dans son ventre, n'est pas
châtiment mais miséricorde » (Notes
intimes, no. 1006 : AVP, I, p. 440).

3. La présence du Christ dans les
malades et la valeur de leur
souffrance

La considération du malade comme
image du Christ, présente dans
l'ascétisme chrétien depuis l'Évangile
(cf. Mt 25, où le Christ, lors du
Jugement dernier, s'identifie aux
malades), est également présente
dans la prédication de saint
Josémaria. C'est ainsi qu'il apparaît
dans un texte ancien de Chemin : «
Enfant. — Malade. — N’éprouvez-



vous pas la tentation d’écrire ces
mots avec des majuscules ? Pour une
âme qui aime, les enfants, les
malades, c’est Lui » (C 419; cf. aussi C
98). Il exprime la même idée dans
des paroles prononcées trois ans
avant sa mort avec lesquelles il
conclut une réunion à Barcelone : «
Un malade m'attend, et je n'ai pas le
droit de faire attendre un malade qui
est le Christ » (AVP, III, p. 661).

L'identification du malade au Christ
apparaît fréquemment dans ses
écrits. On pourrait le résumer ainsi :
là où il y a de la douleur – et l’on
comprend une douleur acceptée et
offerte à Dieu - il y a le Christ. Dans
cette perspective, la maladie peut
même être considérée comme un
privilège, ou, selon l'expression
audacieuse utilisée parfois par saint
Josémaria, comme une « caresse de
Dieu », et l'on peut affirmer,
également avec audace - mais non
sans précédent dans la littérature



spirituelle - que les malades sont les «
favoris de Dieu ». Pendant son travail
dans les hôpitaux de Madrid, au
début de l'Opus Dei, il demandait
continuellement aux malades de
prier pour quelque chose de Dieu
qu'il devait faire aller de l’avant, et il
avait l'habitude de commenter : «
N'oubliez pas que les malades sont
très agréables à Dieu, que leur prière
est entendue et monte en la présence
de Dieu » (cité dans Sastre,1991, p.
111).

Il savait transmettre cette doctrine
avec des mots qui alliaient la
compréhension face à la douleur et à
la dureté de certaines situations,
avec une foi et une confiance en Dieu
qui permettaient de découvrir des
profondeurs jusque-là restées
cachées. Il l'a fait en diverses
circonstances, comme en 1969,
lorsque, s'adressant à une mère qui
lui parlait d'un fils handicapé, il lui
conseillait ; « Dieu vous a béni d'une



manière spéciale, en vous
témoignant une affection
particulière, car le Seigneur - comme
nous le dit l'Évangile - éprouve le
plus ceux qu'il aime le plus. Tu peux
être sûre que je souffre avec vous et
que je demande à Jésus de nous aider
à porter sa Croix avec joie. Omnia in
bonum ! Le monde est bon, ou du
moins Dieu le permet, afin que nous
soyons meilleurs, car de grands
maux il fait sortir de grands biens
» (cité dans Sastre, 1991, p. 127).

Il considérait le recours à
l'intercession des malades pendant
les premières années de l'Œuvre - et
après - comme une grande aide pour
son âme et pour le travail de l'Opus
Dei. Il aimait rappeler que « la force
humaine de l'Œuvre a été les
malades des hôpitaux de Madrid : les
plus misérables ; ceux qui vivaient
dans leurs maisons, ayant perdu tout
espoir humain ; les plus ignorants de
ces quartiers les plus défavorisés



» (Sastre, 1991, p. 113). Il disait
souvent que les malades sont le «
trésor » de l'Opus Dei. Lorsqu'on l'a
interrogé une fois sur la signification
de cette phrase, il a répondu ainsi :
« ... Ce prêtre, il devait faire l'Opus
Dei…. Et vous savez comment il a
fait ? Par les hôpitaux. Cet hôpital
général de Madrid, plein de malades,
très pauvres, avec ceux qui étaient
couchés dans les couloirs parce qu'il
n'y avait pas de lits ; cet hôpital,
l'hôpital del Rey, où il n'y avait que de
vieux tuberculeux, et la tuberculose
ne se soignait pas encore. Et voilà
quelles ont été les armes pour
vaincre ! Le trésor pour pouvoir
payer ! La force pour aller de
l'avant ! » (cité dans Sastre, 1991, p.
113). Saint Josémaria a toujours été
convaincu de la puissante
intercession des malades auprès de
Dieu : « Après celle du prêtre et des
vierges consacrées, la prière la plus
agréable à Dieu est celle des enfants
et des malades » (C 98).



4. Soins et attention aux malades

Sa conscience de la présence de Jésus
dans les malades et son sens profond
de la paternité et de la fraternité
chrétienne l'ont également amené à
insister pour que les malades soient
bien soignés à tout moment. Il en a
fait l'expérience personnelle tout au
long de sa vie et en a fait un élément
permanent de l'esprit de l'Opus Dei :
« Quand un de mes enfants tombe
malade, j'ai toujours dit à ceux qui
doivent s'occuper de lui : mes
enfants, ne laissez pas cette créature
se rappeler que sa mère est loin de
lui. Je veux dire par là que, dans ces
moments-là, nous devons être pour
cet enfant qui est le mien et votre
frère comme sa mère, avec l'amour
et les soins qu'elle lui donnerait ». Et
à une autre occasion, il a dit : « Bien
que nous soyons pauvres, rien ne
manquera jamais de ce qui est
nécessaire à nos frères malades. S'il
le fallait, nous volerions pour eux un



petit morceau de ciel, et le Seigneur
nous excuserait » (cité dans Monge,
2004, p. 111). Il a utilisé des mots
similaires dans d'autres situations et
en se référant à d'autres personnes ;
c'est l'esprit qu'il a transmis à la
Clinique Universitaire de l’Université
de Navarre et à de nombreux autres
centres d'assistance promus par des
fidèles de l'Opus Dei dans les pays les
plus divers du monde.

Une partie essentielle de ce soin des
malades est, pour une conscience
chrétienne, et celle de saint
Josémaria l'était, l’attention
spirituelle : en leur rendant plus
facile, y compris en les aidant quand
il le fallait, les prières et autres actes
de piété ;en leur permettant de
recevoir la communion, etc. Et
évidemment, s'ils étaient en danger
de mort, en leur offrant la possibilité
de recevoir l'Onction des malades (cf.
Monge2004 pp. 231-257).



5. Le devoir de prendre soin de sa
santé et d'être de bons patients.

Avec la même force que celle avec
laquelle saint Josémaria nous
exhortait à accepter la maladie
quand elle se présente, en y voyant
un moyen de nous unir à la Croix du
Christ, il nous encourageait aussi à
prendre soin de notre santé
corporelle pour être de bons
instruments au service de Dieu,
faisant écho à ces paroles de
l'Écriture : « Santé et bonne
constitution valent mieux que tout
l’or du monde ; un corps vigoureux
vaut mieux qu’une immense fortune
» (Sir 30, 15). En effet, une bonne
santé nous permet de travailler dur
dans la vigne du Seigneur, de la
première heure du jour à la dernière,
en supportant avec joie « le poids du
jour et de la chaleur » (Mt 20,12).

C'est pourquoi il encourageait les
gens à prendre soin - sans en être



obsédé - de leur santé, en utilisant les
moyens ordinaires dictés par le bon
sens, sans se permettre le luxe d'être
malade, mais en mettant en pratique
les moyens - surtout le repos
nécessaire - pour être en bonne
condition physique et pouvoir ainsi
travailler intensément. Son conseil à
ce sujet est très intéressant : «
Abattement physique. — Tu es… “ à
plat ”. — Repose-toi. Arrête cette
activité extérieure. — Consulte le
médecin. Obéis et abandonne tes
soucis. Tu reprendras bientôt tes
activités et, si tu es fidèle, ton
apostolat n’aura fait qu’y gagner » (C
706).

Il a également émis de très utiles
mises en garde lorsqu’il encourageait
à être de « bons » malades, à ne pas
nous laisser dominer par la maladie :
« Lorsque nous sommes malades
nous pouvons être assommants : on
ne fait pas attention à moi, personne
ne pense à moi, on ne me soigne pas



comme je le mérite, personne ne me
comprend... Le diable toujours à
l’affût, attaque par n’importe quel
côté ; et dans la maladie sa tactique
consiste à créer une espèce de
psychose qui éloigne de Dieu, qui
rend l’ambiance amère ou qui
détruit le trésor de mérites que l’on
obtient pour le bien de toutes les
âmes lorsque l’on supporte la
souffrance avec un optimisme
surnaturel, lorsqu’on l’aime ! » (AD
124).

Un bon résumé de son enseignement
sur la santé et la maladie se trouve
dans les mots suivants : « Pour la
plupart vous êtes actuellement
jeunes ; vous traversez cette étape
formidable de plénitude de vie, qui
déborde d’énergie. Mais le temps
passe et l’usure physique commence
inexorablement à se faire sentir ;
viennent ensuite les limites de l’âge
mûr et enfin les infirmités de la
vieillesse. De plus, à tout moment,



n’importe lequel d’entre nous peut
tomber malade ou souffrir d’un
trouble corporel. Ce n’est que si nous
profitons en toute droiture,
chrétiennement, des époques de
bien-être physique, des bonnes
périodes, que nous accepterons aussi
avec une joie surnaturelle les
événements que les gens qualifient à
tort de mauvais (...). Il faut en effet
une préparation lointaine, réalisée
chaque jour avec un saint
détachement de soi, pour nous
disposer à supporter de bonne grâce
la maladie ou l’infortune, si Dieu la
permet » (AD 124).

6. Le Christ vainqueur de la
maladie, de la douleur et de la
mort

Considérer la maladie comme un don
reçu de Dieu n'est pas simplement
une belle phrase qui sert à
réconforter les croyants dans les
mauvais moments qui apparaîtront



nécessairement au cours de leur vie,
mais la conséquence d'une foi
profonde dans le pouvoir de Jésus-
Christ, vainqueur de la maladie, de la
douleur et de la mort.

La maladie acquiert une valeur
positive et sanctifiante lorsqu'elle est
vécue en union avec Jésus-Christ.
C'est ce que saint Josémaria a
toujours enseigné : « Pourtant, le fait
de reconnaître le sens surnaturel de
la douleur, représente, en même
temps, la conquête suprême. Jésus,
en mourant sur la Croix, a vaincu la
mort ; Dieu tire de la mort la vie. Il
n'est pas digne d'un enfant de Dieu
de se résigner à cette tragique
mésaventure ; il doit au contraire se
réjouir par avance de la victoire
» (QCP 168). Le chrétien devient ainsi
le porte-parole du salut du Christ, qui
rachète l'homme : « Au nom de
l'amour victorieux du Christ, nous les
chrétiens, nous devons nous élancer
sur tous les chemins de la terre pour



devenir par nos paroles et par nos
actes des semeurs de paix et de joie.
Nous devons lutter — pacifiquement
— contre le mal, contre l'injustice,
contre le péché, afin de proclamer
par-là que l'actuelle condition
humaine n'est pas définitive ; que
l'amour de Dieu, constamment
manifesté dans le Cœur du Christ,
assurera le triomphe glorieux et
spirituel de l'humanité » (ibidem).

Thèmes connexes : Croix ; Douleur ;
Espérance.

Bibliographie : Jean Paul II, Lettre
apostolique Salvifici doloris 1984 ;
Miguel Ángel Monge Saint Josémaría
et les malades, Madrid, Palabra,
2004 ; Miguel Ángel Monge- José Luis
León Le sens de la souffrance Madrid,
Palabra, 1998 ; Joseph Ratzinger 
Coopérateurs de la vérité, Madrid,



Rialp, 1991 ; Ana Sastre Tiempo de
caminar. (portrait de Monseigneur
Josemaría Escrivá de Balaguer),
Madrid, Rialp, 1991.

Miguel Ángel Monge

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-
maladie/ (15/12/2025)

https://opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-maladie/
https://opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-maladie/
https://opusdei.org/fr-cm/article/dictionnaire-maladie/

	MALADIE

